
OPEN ACCESS S 

IRJAIS 

ISSN (Online): 2789-4010 

ISSN (Print): 2789-4002 

www. irjais.com 
 

International Research Journal of Arabic and Islamic Studies, Vol.:02, Issue: 02, July-Dec 2022  

pp: 101 - 110 

 
 

   

 

101 

 مطالع   تییا و امکانات  کا تج  ت یا : تح ن یا تصور وحدت اد   یاالمذاہب    اتحاد بین

Interfaith Unity and the Concept of the Unity of Religions: 
An Analytical Study of Challenges and Possibilities 

Hafiz Muhammad Imran 
MPhil, Islamic Studies, Institute of Islamic Studies, 

Punjab University, Lahore. 
Abdullah Ijaz 

MPhil, Islamic Studies, Institute of Islamic Studies, 
Punjab University, Lahore. 

Hafiz Samama Tahir 
MPhil Islamic Studies, Institute of Islamic Studies, 

Punjab University, Lahore 

Abstract 

This analytical study delves into the multifaceted realm of interfaith 
dialogue and the evolving concept of the unity of religions. Examining 
the dynamics, objectives, and challenges of interfaith dialogue, it seeks 
to unravel the ways in which individuals from various religious 
backgrounds engage in meaningful conversations to promote 
understanding and harmony. Furthermore, the research explores the 
emerging concept of the unity of religions, where scholars and 
practitioners attempt to identify common threads among different faith 
traditions. By investigating both the theoretical and practical aspects of 
these endeavors, this study provides insights into the potential for 
religious pluralism and coexistence in an increasingly diverse world. It 
contributes to the ongoing discourse on fostering interreligious 
understanding and cooperation, emphasizing the importance of unity 
while respecting the distinctiveness of religious traditions. 
Keywords: interfaith dialogue, objectives, and challenges.  

 تعارف موضوع 

اور مذاہب کے اتحاد کے ابھرتے ہوئے تصور کو تلاش کرتا   جہتی  المذاہب مکالمے کے کثیر  مطالع بین  تییاتج  یہ دائرے 

کوشش کرتا    کو کھولنے کی  ںیقوان طر  یہہوئے،    کا جائزہ لیتے  ںمقاصد اور چیلنجو  ت،حرکی   المذاہب مکالمے کی  ہے۔ بین

گفتگو    بامعنی  کے لیے  ینےد  کو فروغ  اور ہم آہنگی  والے افراد افہام و تفہیم  پس منظر سے تعلق رکھنے  مختلف مذہب   ہے جن میں

اور ماہ   کھوج کرتی  مذاہب کے اتحاد کے ابھرتے ہوئے تصور کی  برآں، تحقی   ید۔ مزکرتے ہی  مختلف    ینہے، جہاں علماء 



 

 

102 

 

مطالع   تی یا و امکانات  کا تج   ت یا : تح ن یا تصور وحدت اد   یا المذاہب    اتحاد بین   

ان کوششوں  کوشش کرتے ہی   کرنے کی  نشاندہی  مشترکہ دھاگوں کی  نعقائد کے درمیا دونوں   اور عملی  تییانظر  کے۔ 

کے امکانات کے    اور بقائے باہمی  یتتکثیر  مذہب   میں  سے متنوع دنیا  یمطالع تیز  یہکرتے ہوئے،    چھان بین  پہلوؤں کی

ہوئے   یتےپر زور د   اہمیت  کا احترام کرتے ہوئے اتحاد کی  زاتکے امتیا  تیاروا   مذہب   یہفراہم کرتا ہے۔   تبصیر  بارے میں

 حصہ ڈالتا ہے۔   گفتگو میں یپر جار ینےاور تعاون کو فروغ د و تفہیم فہامالمذاہب ا بین

 اتحاد بین المذاہب یا  وحدت ادیان  

کا  تا ہے کہ تمام مذاہب  جا  لیا  یہ مراد  پر  ادیان سے اصطلاحی طور  ، جسے   وحدت  ذات ہے  و برتر  سرچشمہ ایک ہی بزرگ 

  ہی، جاتے ۓمختلف مذاہب میں عبادت الہی کے مختلف طریقے پاکہتے ہی ۔  (Godمسلمان اللہ، ہندو ایشور اور انگریز گاڈ) 

  رکھن   محب   اور  سلوک  حسن  سے  والوں  ماننے  کے  ان  اور  چاہیے  کرنا  احترام  کا   مذاہب  تمام  کو  انسانوں  ہی  سب  پر  بنا  اس

وحدت ادیان  درست نہیں ہے کہ آخرت میں نجات کسی ایک مذہب کی پیروی میں منحصر ہے ۔ فلسفہ    کہن   بات  یہ  چاہیے۔

کی جتنی بھی تعریفات کی گئی ہی ان کا مرکزی خیال یہی ہے کہ تمام مذاہب یکساں اور برحق ہی اور کسی بھی مذہب کی پیروی  

سے کائنات کے خالق کی رضا اور خوش نودی حاصل کی جاسکتی ہے ۔ ہ مذہب اس دنیا کے مالک حقیقی کی طرف پہنچنے کا ذریعہ 

بھی مذہب اختیار کرے، وہ جنت کا مستحق ہوگا۔ لہذا کسی ایک مذہب والوں ) خصوصاً اہل اسلام ( کا اس ہے، لہذا انسان کوئی  

بات پر اصرار کہ اب تا قیامت نجات کی سبیل صرف ہمارے مذہب ہی میں ہے، یہ )معاذ اللہ ( ایک بے جا سختی ،تشدد یا 

 انتہا پسندی ہے ،جس کا خاتمہ از حد ضروری ہے ۔ 

 وحدت ادیان کی تعریف ان الفاظ میں کرتے ہی : ڈاکٹر احمد بن عبد الرحمن :     

جميع   وصواب  الدينية  المعتقدات  جميع  بصحة  الاعتقاد  انها   هو  و  العبادات 

 طرق الى غاية واحدةاے 

وہ سب ایک ہی   اور  اور عبادتوں کے تمام طریقے ٹھیک ہی  یہ اعتقاد رکھنا کہ تمام مذاہب درست 

پہنچانے والے الگ الگ راستے ہی ۔   منزل تک

1

 

ج ک کہتے ہی :  
ی 

 بسام داؤ د

في  متفقة  و  واحدة  أصول  ذات  كلها  الاديان  أن  ترى  التي  الأديان  وحدة  قضية 

أهدافها وعقائدها وشرائعها، فلا خلاف في الحقيقة بين الأديان الا في المظاهر و  

 2( ²الطقوس والعبادات ) 



 

 

103 

International Research Journal of Arabic and Islamic Studies, Vol.:02, Issue: 02, July-Dec 2022
  

اپنے   وہ  اور  اصول پر قائم ہی  ادیان ایک ہی  اس پر ہے کہ تمام  ادیان کے نظریہ کی بنیاد  وحدت 

اہداف، عقائد اور شرائع کے معاملے میں یکساں ہی ، ان کی بنیادی حقیقت ایک ہی ہے، بس ان کے  

 ظاہی رسوم و رواج اور عبادت کے طریقے الگ الگ ہی۔ 

 یان کو اس طرح بیان کی جاسکتا ہے: وائی مسیح کی نظر میں وحدت اد  

There is one religion of the supreme spirit, all othe religions are 

so many dialects of the same religion of the supreme spirit 3 

 کی ہے :   مولانا وحید الدین خاں نے اس کی یہ تعریف

 والوں کا کہنا ہے کہ تمام موجود مذاہب اپنی "وحدت ادیان ایک مستقل نظریہ ہے۔ اس کے ماننے 

کے اعتبار   (Formحقیقت کے اعتبار سے ایک ہی ۔ ان میں جو فرق ہے، وہ اس کے ظاہی فارم ) 

۔ اس نظریے کے مطابق تمام   (Realہے، نہ کہ حقیقی ) (Relativeسے ہے اور یہ فرق اضافی )

آد بھی  کو  ۔ان میں جس مذہب  ہی  مذاہب سچے  اس کے لیے نجات موجود  وہ  اختیار کرے،  می 

(Salvation) ۔ "نہیں  داری اجارہ کی مذہب ایک کسی نجات  گا۔  ۓکا ذریعہ بن جا

4

 

الفاظ۴  ان  کا خلاصہ  وں 

ف

 
ادیان کی تمام تعری احمد اصلاحی وحدت  تو  ۔ مولانا سلطان  ہو  : "منزل ایک  میں بیان کرتے ہی 

پڑتا۔ تمام مذاہب میں حق و انصاف، انسانوں کی خدمت، انسان دوستی اور انسانی راستوں کے اختلاف سے کوئی فرق نہیں  

بھائی چارے کی تعلیم دی گئی ہے، اس لیے تمام انسانوں کو تمام مذاہب کا یکساں ادب و احترام ملحوظ رکھنا چاہیے ۔ کسی مذہب 

آخرت کی نجات کے لیے تنہا اس مذہب کی   کے پیروؤں کا یہ احساس کہ حق وصداقت تنہا انہی کے مذہب کے ساتھ ہے اور

پیروی ضروری ہے، مذہب کے سلسلے میں یہ بے جا تشدد اور سختی کا رویہ ہے، جس سے مختلف مذاہب کے درمیان پر امن  

 بقائے با ہم کے عظیم مقصد کو نقصان پہنچتا ہے ۔ دانش مندی اور سمجھ داری کا راستہ یہ ہے کہ بے جا مذہب تشدد کے راستے کو 

تمام مذاہب کا سر چشمہ  ۔ ۓچھوڑ کر تمام مذاہب کا یکساں احترام اور یکساں طور پر ہ ایک کی صداقت وحقانیت کو تسلیم کی جا

اور   پکارا جا تا ہے ۔ مختلف مذاہب خدا کی   Godایک ہی بزرگ و برتر ذات ہے، جسے ناموں کے اختلاف سے خدا ،بھگوان 

 ذرائع ہی ۔ تمام مذاہب کا یکساں احترام اور ہ ایک کی یکساں صداقت کو تسلیم کی جانا بندگی اور اس کو خوش کرنے کے مختلف

ضروری ہے ۔ یہ ہے وحدت ادیان کے اس نظریے کا خلاصہ جس کا آج ) آزاد ہندوستان میں ( ہ جگہ چر چا ہے۔  

5

 

سے اکثریت کا تعلق ہندوستان سے   وحدت ادیان کے اس نظریہ کے متاثرین میں آج ایک کثیر گروہ شامل ہے، جن میں

اس کی تبلیغ  ذرائع سے  اور اپنے  کا ایک قابل لحاظ طبقہ بھی اس فلسفہ کی صداقت وحقانیت کو تسلیم کرتا  وروں  ۔ دانش  ہے 



 

 

104 

 

مطالع   تی یا و امکانات  کا تج   ت یا : تح ن یا تصور وحدت اد   یا المذاہب    اتحاد بین   

واشاعت میں سرگرم نظر آتا ہے ۔ یہاں تک کہ مسلمانوں میں بھی ایسے افراد کی کمی نہیں جو اس نظریہ کوراہ راست سمجھتے 

 اور اس کے پرعزم داعی ہی ۔ ہی 

 وحدت ادیان کی فلسفیانہ بنیادیں: 

فلسفہ مذاہب میں امولیہ رنجن پترا نے فلسفیوں کے حوالے سے وحدت ادیان کا نظریہ بیان کی ۔ فلاسفہ میں سے بعض اس 

 ہی لہذا مختلف انداز کے ساتھ دین کی اکائی ایک ہی ہے ۔    بات کے قائل ہی کہ تمام ادیان چونکہ علت واحد پر مبنی 

 سباب : وحدت ادیان کی تاریخ ، پس منظر اور ا 7

یہ کوئی نیا نظر نہیں ہے اور نہ اس صدی کی پیداوار ہے، بلکہ ایک نظر یہ اور آئیڈیالوجی کے طور پر اس کی جڑیں بہت قدیم  

بکر بن عبد  ہی، جو حالات اور واقعات کے مطابق اپنا رنگ ڈھنگ تبدیل کر کے نت نئے طریقوں سے سامنے آتی ہی ۔ شیخ

یہود و نصاری کا نظریہ ہے ۔ محض اپنی علامات اور نشانیوں کی بنا پر نیا ہے، ہ جگہ مسلمانوں میں اللہ بن ابوزید لکھتے ہی: یہ  

مکمل طور پر اس کی فکر سرایت کر چکی ہے، کیوں کہ اس کے ذریعے کوشش ہے کہ مسلمانوں سے اسلام کی دولت چھین لی 

 اس  اگر  ۔۱۰  ہی۔  سازشیں  خلاف  کے  مسلمانوں  اور  اسلام  کی  نصاری  یہودو   یہ  ۔  ہے  قدیم  یہ  نظر  یہ  الحقیقت  فی  ورنہ  ،  ۓجا

 سے   اعتبار  کے   اثرات  کے   اس  اور  پھیلاؤ   پر  سطح  آنے،عوامی  پر  عام   منظر  کے  اس  تو  ۓسے جائزہ لیا جا   اعتبار  تاریخ   کا   نظریہ

 چار  کے ارتقاء  و  وجود کے  اس  نے  فیضی  لحسن  مقصود  جناب  اور  عبداللہ بن  بکر  شیخ  ۔  ہے جاسکتا  کی   تقسیم  میں  ادوار  مختلف  کو  اس

 ہی  کیے بیان مراحل

 پہلا مرحلہ: عہد نبوی ملالی ۔   

 دوسرا مرحلہ : ما بعد زمانہ خیر القرون ۔ 

 تیسرا مرحلہ: اوائل چودھو میں صدی 

چوتھا مرحلہ : عصر حاضر   

6

 

کے مؤیدین کے وجود وارتقاء اور پھیلاؤ کا  اس زمانی ترتیب اور اس کے تاریخ ارتقاء کی روشنی میں مختلف گروہوں اور اس فکر

 ایک اجمالی ساخا کہ ذیل میں بیان کی جار ہا ہے: 

 مشرکین مکہ اور یہود و نصاری 



 

 

105 

International Research Journal of Arabic and Islamic Studies, Vol.:02, Issue: 02, July-Dec 2022
  

والوں کے ساتھ ظلم وستم اور تشدد کا راستہ اختیار   اس میں شک نہیں کہ سب سے پہلے مشرکین مکہ نے اسلام قبول کرنے

د و کنے  کی،لیکن جب اس میں کام یاب نہ 

ف ت

ہو سکے تو سودے بازی پر اتر آئے اور کچھ لو، کچھ دو کے اصول کو اپنا کر اسلام کا راس

 کی کوشش کی ۔

سورۃ الکافرون کا سبب نزول تمام مفسرین نے یہ بیان کی ہے کہ مشرکین مکہ نے نبی صلى الله عليه وسلم کے سامنے یہ پیش کش کی کہ ایک 

کی عبادت کریں اور ایک سال آپ ہمارے معبودوں کی عبادت کر یں ۔ ہم  سال ہم آپ کے معبود ) اللہ وحدہ لا شریک لہ (  

  ۔   وغیرہ  گا،  جائے  مل  حصہ  ایک  سے  میں  حق  دین  کے  آپ  ہمیں  اور  گا  ۓآپ کو بھی ایک حصہ حق کا مل جا  تو  ۓحق پر ہو 

  ۔ ہوئی  نزل نا الکافرون سورۃ  پر اس

7

 

 رد  کا   اس  ۔  گی  ۓقبول کرلو، چاہے نصرانیت اختیار کرلو، بدایت مل جایہود اور نصاری بھی کہا کرتے تھے کہ چاہے یہودیت  

 :   ہے ارشاد کا  تعالی اللہ گیا۔ کی 

من   كان  وما  حنيفا  إبراهيم  ملة  بل  قل  تهتدوا  نصرى  أو  هودا  كونوا  وقالوا 

 8المشركين  

یہ کہتے ہی کہ یہود و نصاری بن جاؤ تو ہدایت پاؤ گے ۔تم کہو: بلکہ صحیح راہ پر ملت ابراہیمی والے ہی اور   

 ابراہیم خالص اللہ کے پرستار تھے اور مشرک نہ تھے ۔ 

 وحدۃ الوجود اور غلو پر مبنی صوفیہ کے نظریات 

 وحدت ادیان کے فتنے نے سرانجھارا اور انھوں نے یہاں تصوف کے حاملین میں جب غلط افکار نے جڑ پکڑی تو اس کی بنا پر  

تک کہ دیا گیا کہ تمام مذاہب اور عبادت کے تمام طریقوں سے اللہ کی خوش نودی حاصل کی جاسکتی ہے ۔ علامہ احسان الہی 

 کے حوالے سے لکھا ہے: عیسائیت ، جدید افلاطونی افکار، بدھ ازم سمیت کئی افکار اور 

ف

ن

س
ی کل

ف

ن

فلسفے ہی جن کا اسلامی  ظہیر نے 

کا غلغلہ تھا، لہذا   اور فلسفوں  ان تمام مذاہب  زمانے میں  اس  زمانے میں تصوف پروان چڑھا،  اثر ہے ۔جس  تصوف پر گہرا 

تصوف پر ان کی گہری چھاپ کا لگنا ضروری تھا۔ اس کے علاوہ بھی اس پر بہت کی دلیلیں شاہد ہی ۔ خلاصہ کلام کے طور پر ہم 

 کہ تیسری صدی میں تصوف ایک مسلک کے طور پر سامنے آیا ، جو بہت سے افکار اور خیالات کا نتیجہ تھا۔ اس کہہ سکتے ہی 

۔ علم    ۱۴میں اسلامی عقیدہ توحید کے ساتھ ساتھ عیسائیوں کا تصور رہبانیت اور ہندوؤں اور یونانیوں کا فلسفہ بھی شامل تھا۔  

والے تین نظریات: وحدۃ رہ نمائی    تصوف میں شامل ہونے  ادیان ہی کی طرف  ،آخر میں وحدت  اتحاد  اور  الوجود، حلول 

کرتے ہی ۔

9

 



 

 

106 

 

مطالع   تی یا و امکانات  کا تج   ت یا : تح ن یا تصور وحدت اد   یا المذاہب    اتحاد بین   

 بھکتی تحریک 

آ    ،  پات  ذات  کے  ہندوؤں  تو   کی   پیش  نمونہ  بہترین  کا   ومساوات  اخلاق  نے  انھوں  اور  ۓ جب مسلمان تاجر ہندوستان میں 

۔ اس وقت  چھو کا مقابلہ  ت چھات پر قائم معاشرہ کی بنیاد میں ملنے لگیں  اور مذہب مصلحین نے اس خطرے  ہندو مفکرین 

کرنے کے لیے ایک نیا طریقہ اختیار کی۔ انھوں نے اسلام کی روح کو مسخ کرنے  اورمسلمانوں کی تہذیبی و تمد فی انفرادیت 

نوں کے مذہب کے  کوختم کرنے کے لیے ایک نیا فرقہ تشکیل دیا ، جو بھگتی تحریک کہلا تا ہے ۔ یہ تحریک ہندوؤں اور مسلما

اتحاد کی ایک مقبول عام کوشش کے طور پر مشہور ہے ۔ اس کا سب سے مشہور داعی کبیر ہے، جو ہندو مسلم عقائد کی وحدت کا 

ایک بڑا اعلم بردار تھا۔ اس نے دونوں مذاہب کے مشترک عناصر اور باتھی مشاہتوں کا انتخاب کی اور ہندوؤں اور مسلمانوں  

 رات وشعائر مذہب کے مابین بہت سی مماثلتیں نکال کر ایک درمیانی راہ کی تعلیم دی ۔ وہ کہتا ہے:کے فلسفیانہ تصو

۔ دونوں  اور مسلم دونوں جاتے ہی  اور مسلمان مسجد میں ،لیکن کبیر اس جگہ جا تا ہے جہاں ہندو  ہندو مندر میں جاتے ہی 

اور ان کے بیچ سے ایک شاخ پھوٹتی ہے  جو دونوں سے آگے نکل گئی ہے۔۔۔ اگر تم کہو کہ میں ہندو  ادیان دو شاخیں ہی 

ہوں تو یہی نہیں اور اگر کہو کہ میں مسلمان ہوں تو یہ بھی صحیح نہیں ۔ میں عناصر شمسہ کا وہ مرکب جسم ہوں جہاں وہ غیبی کار  

مہ کاشی ہو گیا ہے اور رام رحیم ہو گیا ہے۔‘

 

عظ
م

 ۱فرما ہے ۔ بالیقین مکہ 

و اور مسلم کو ایک ساتھ خطاب کرتا ہے، اس لیے خدا کے لیے رام ، میری گوبند، بر ہما، سمر تھا، سائیں ، اللہ ، کبیر چوں کہ ہند

رحمان ، رحیم تمام الفاظ استعمال کرتا ہے ۔ اس کا مشہور قول ہے کہ : 'اہل شعور کا مذ ہب ایک ہی ہے، خواہ وہ پنڈت ہوں یا 

شیوخ‘ ۔ 

10

 

 اکبر کا دین الہی 

اور مخلوط  مغل   اور ملت اسلامیہ کی انفرادیت کو مٹا کر مذاہب کی مشترک  بادشاہ جلال الدین محمد اکبر  کے دور میں اسلام 

مذاہب کی نمایاں  بنیادوں پر وطنی قومیت اور متحد و کلچر کو فروغ دیا گیا اور وحدت ادیان کے نعرے سے متاثر اکبر نے اتحاد

: ء کے درمیان اکبر اپنے روحانی تجربات کے نہایت نازک دور سے  مثال پیش کی ۔ عزیز احمد اس کی فکر  کے متعلق لکھتے ہی 

ء میں اس نے اپنے دین الہی کا اعلان کی، جس میں عقل کومذ ہب کے سمجھنے کے لیے بنیادقراردینے پر زور دیا گیا    ۱۵۸۱گزرا۔  

 : وسیع القلبی ، برے افعال پر صبر اور نرمی کے ساتھ ۔ دین الہی کے بنیادی نکات درج ذیل تھے : ۔ دس صفات کی تلقین۲۲۔ 

غصہ کو دفع کرنا، زہد و اجتناب ، شدید مادی مشاغل سے علیحد گی ، تقوی ، دین داری ، ہوش مندی ،شرافت ، مہر و محب ، خدا  

نار کے ساتھ غیر معمولی   اور  نور   ، ۔ ۔سورج  روح کی صفائی  اور خداطلبی کی آرزو میں  ۔) آفتاب پرستی یعنی  سے لگاؤ،  شغف 



 

 

107 

International Research Journal of Arabic and Islamic Studies, Vol.:02, Issue: 02, July-Dec 2022
  

اور  ۱۵۷۹پارسی   مذہب کی شمولیت ( گوشت خوری سے حتی الوسع اجتناب ۔ ۔ ہندو تہوار دیوالی کے موقع پر   ء۔۱۵۸۲ء 

گائے کی پرستش ۔ ۔ گنگا جل کو تبرک قراردینا ۔ ۔ ہندو عورتوں سے شادی اور صلح کل کے نام پر بت پرستوں کو اہل کتاب 

قرار دینا۔  

11

 

  تحریک فری میس 

اقوام سے ہوتا    اور  ارکان کا تعلق مختلف مذاہب  اور خفیہ عالمی تنظیم ہے، اس کے   ی یہودیوں کی سب سے بڑی 

ف

ز
 س
می

فری 

ہے، جن کو فری میس کہا جا تا ہے ۔ 

12

 

کا  اور اسرار کے باعث بہت سے افراد کے لیے ایک معمہ کی حیثیت رکھتی ہے ،لیکن اس بات پر سب   تنظیم اپنے اثرات 

اتفاق ہے کہ اس کا ایک مقصد تمام ادیان کوختم کر کے اس کی جگہ انسانی اخلاقیات کا ایک منشور پیش کرنا ہے، جس کے لیے  

عبداللہ لکھتے ہی: ایک عرصہ تک لوگوں کے دلوں میں  وقتا فوقتا کی جانے والی کوششیں منظر عام پر آتی رہتی ہی ۔ شیخ بکر بن

)   ماسونیت اسے  بالآخر   ۔ رہے  چھپاتے الحاد  و   کفر میں  دلوں  اور   کرتے   دعوی  نام  ۓہی ۔ وہ اسلام کا برایہ تباہ کن سازش پوشید ور  

)    مذاہب  تینوں  نے  اس  تھا۔  اشاعت  کی  اباحیت  اور  الحاد  مقصد  کا   جس  ہے،  تنظیم  یہودی   یہ  کرلیا۔  اختیار  نے(    میس  فری

( کی وحدت کی دعوت دی اور اللہ پر ایمان کے معاملے میں مذہب تعصب ترک کرنے کا نعرہ    اسلام  اور  عیسائیت  ،  یہودیت

ے ہی اس تنظیم کا ہدف یہ ہے کہ تمام مذاہب کوختم کر کے یا ان کا چر بہ بنا کر ایک مذہب  ۲سب مؤم   دیا۔ اس کی نظر ده

13۔  ۓانسانیت تشکیل دیا جا

 

 بابائیت یا بہائیت 

چار کرنے والے گروہوں اور تحریکوں میں سے بابیت اور بہائیت بھی ہی جنھوں نے شریعت اسلامیہ کو  وحدت ادیان کا پر  

منسوخ قرار دیا اور ایک نئی شریعت بنا کر پیش کی گئی ۔ اس تحریک کا بانی تو علی محمد باب تھا جس نے ابتدا میں باب ) امام مہدی 

، پھر آگے چل کر نبوت کا دعوی کر بیٹھا۔ اس نے ایک نیا قرآن بھی لکھا  اورلوگوں کے درمیان واسطہ ( ہونے کا دعوی کی 

کا اعلان کی۔ اس کے بعد اس کا سب سے خاص مرید مرزاحسین علی المعروف بہاؤ اللہ نے  اور اسلامی شریعت کی منسوخی 

دین پیش کی اس کی مندرجہ ذیل پانچ نبوت کا اعلان کی ۔ اس طرح بابائیت ، بہائیت میں تبدیل ہو گئی ۔ بہاؤ اللہ نے جو نیا  

 تعلیمات سب سے اہم ہی: 

( مساوات مردوزن ۵( امن عالم بذریعہ ترک جہاد )  ۴( وحدت لسان )  ۳( وحدت اوطان )   ۲( وحدت ادیان ) ۱) 

14

 

 ق ہے ۔ اس کی پہلی تعلیم وحدت ادیان سے متعلق ہے، جس میں اس کا یہی عقیدہ ہے کہ باقی رہنے والی چیز اتحاد و اتفا 



 

 

108 

 

مطالع   تی یا و امکانات  کا تج   ت یا : تح ن یا تصور وحدت اد   یا المذاہب    اتحاد بین   

 : وحدت ادیان شریعت اسلامیہ کی روشنی 8

ہ رد کرتی ہے ۔ 

ت

 ت
کلی
 شریعت اسلامیہ  وحدت ادیان کے نظریہ کو 

 اللہ تعالی کا ارشاد ہے : 

   اليوم أكملت لكم دينكم وأتممت على كم
ً
 15نعمتي ورضيت لكم الإسلام دينا

اور   دی ہے  کر  تمام  پر  تم  اوراپنی نعمت  دیا ہے  کر  کو تمہارے لیے مکمل  دین  آج میں نے تمہارے 

تمہارے لیے اسلام کو تمہارے دین کی حیثیت سے قبول کر لیا ہے۔ مولانا مودودی اس آیت کے  

ا  اور ایک  اس کو ایک مستقل نظام فکر وعمل  : دین کومکمل کر دینے سے مراد  یسا  ضمن میں لکھتے ہی 

مکمل نظام تہذیب و تمدن بناد بنا ہے جس میں زندگی کے جملہ مسائل کا جواب اصولاً یا تفصیلاً موجود ہو 

 اور ہدایت و رہ نمائی حاصل کرنے کے لیے اس سے باہ جانے کی ضرورت پیش نہ آئے۔  

 اسی طرح ارشاد باری تعالی ہے :  

 16ومن يبتغ غير الإسلام دينا فلن يقبل منه  

 گا۔  ۓم ( کے سوا جو شخص کوئی اور طریقہ اختیار کرنا چاہے، اس کا وہ طریقہ ہ گز قبول نہ کی جا)اسلا 

  : اللہ تعالی کا ارشاد ہے

 17إن الذين عند الله الإسلام   

 بے شک دین تو اللہ کے نزدیک اسلام ہی ہے ۔ 

اور اس کے ساتھ اپنے   : اسلام اللہ کا وہ دین ہے جسے اس نے مشروع کی ہے  علامہ سیوطی اس آیت کی تفسیر میں لکھتے ہی 

انبیاء کو مبعوث کی ہے اور اس کے برگزیدہ بندوں نے اس کی توضیح وتشریح کی ہے ۔ اللہ اس کے علاوہ کسی دین کو قبول نہیں  

 ۔  گا ۓ کر نے پر بدلہ دیا جاکرے گا اور صرف اسی کے مطابق عمل

 : امت مسلمہ کے لیے تدریجی مراحل  9

 چونکہ امت مسلمہ کو دعوت کا فریضہ بھی سونپا گیا ہے ۔ ارشاد ہوتا ہے  

 18کنتم خيرا امت اخرجت للناس تامرون بالمعروف و تنھون عن المنکر ۔ 

 لہذا سب سے پہلے دعوت کا کام انجام دیا جائے 

: دعوت کے خاطر خواہ نتائج نہ نکلیں تو اگلا مرحلہ مکالمہ بین المذاہب کا ہے ۔اور یہ مرحلہ قرآن مجید کی روشنی میں ہی 2

 ثابت ہے ۔ 



 

 

109 

International Research Journal of Arabic and Islamic Studies, Vol.:02, Issue: 02, July-Dec 2022
  

 19تعالوا الی کلمہ سواء بیننا و بینکم ۔ 

 آو ایسی بات کی طرف جو ہم تم میں مشترک ہے ۔ 

لمہ بین المذاہب کی حدود میں رہتے ہوئے رواداری کی پالیسی اور برداشت کا مظاہہ کی جائے نہ کہ مشترک امور کو : مکا3

ان کی رسومات کی  اپنایا جائے مثلا ان کے تہواروں میں شرکت  ان کے شعار کو  اور  امور  ادیان باطلہ کے ناجائز   بنیاد بنا کر 

 مشابہت اور ان کو  اپنانا۔ 

 بح  خلاصہ 

اسلام نے جہاں دیگر مذاہب کا احترام کرنے کی تلقین کرتے ہوئے ان کے معبودوں کو بر بھلا نہ کہنے کی تلقین کی ہے وہی پر  

و اثرات نہ نکلیں تو مکالمہ بین المذاہب کا راستہ  ان کو احسن انداز میں دعوت کی بھی تلقین دی ہے ۔ اگر دعوت کے نتائج 

 دوران اسلام کی مطلق تعلیمات کے مطابق بدی کا جواب نیکی سے دیا جائے گا اور اکراہ و  بھی دکھایا اور اس سارے عمل کے

واضح ہو کر سامنے   کا بغور مطالع کرنے سے یہ بات  ۔ ان تعلیمات  گا  و زیادتی سے کلی طور پر احتراز کیجائے  اور ظلم  اجبار 

، بلکہ اس  آجاتی ہے کہ مکالمہ بین المذاہب سے مذاہب کی تعلیمات کا ملغ  بہ تیار کر کے اتحاد قائم کرنا مرادنہیں لیا جاسکتا 

و رواداری کا مظاہہ  سے صرف یہ مراد ہوسکتا ہے کہ مذاہب کے پیرو کار مشتر کہ مقاصد کے حصول کی خاطر باہم تعاون 

 ( Global Religionکریں ۔لیکن اگر اس رواداری کا مطلب مذاہب کی تعلیمات کا اتحاد کر کے کوئی نیا عالمی مذہب )

م ولی 

ک

ف

 ت
ن

بنانا ہے تو ایسا کرنا ہ گز روا نہیں۔ کیوں کہ اگر اسلام لا اکراہ فی الدین کے نقطۂ نظر کا حامل ہے تو اس کے پاس لکم د

دین کی تعلیم بھی موجود ہے ۔ اگر مقصد یہ ہو کہ اپنے مسلک کے خلاف ہم اپنے او پر دوسروں کے مسلک کا تسلط برداشت  

 ۔ ۴۲تو یہ رواداری نہیں، بلکہ فتنہ رواداری ہے ۔   کرلیں گے

 سفارشات و نگارشات 

 : دنیا گلوبل ولیج بن چکی ہے مذاہب کے تصادم سے بچنے کے لیے مکالمہ بین المذاہب از حد ضروری ہے ۔ 1

اور  درست نہیں کیونکہ یہ ایسی چیز ہے جس کی بنیادیں قرآن و حد2 یث سے مستنبط : مکالمہ سے نفرت کرنا فکری تشدد ہے 

 ہی 

: مکالمہ کی اہمیت کے ساتھ ساتھ مکالمہ کی حدود قیود بھی سمجھنا  ضروری ہے ۔ کہیں لاشعوری طور پر ایسا نظریہ نہ بن جائے  3

 جس سے اسلام کی انفرادیت ختم ہوجائے ۔

 ہی ضروری ہے  : مکالمہ کے تناظر میں دیگر ادیان کی رسوم و رواج کو اپنا نا قطعا درست نہیں اس سے آگا4



 

 

110 

 

مطالع   تی یا و امکانات  کا تج   ت یا : تح ن یا تصور وحدت اد   یا المذاہب    اتحاد بین   

  یہ نہیں کہ ان کے شعائر کو بھی اپنایا جائے ۔: دیگر ادیان کے احترام کا مطلب5

 

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License . 

 ( Referencesحوالہ جات) 

  

1

 ۳۳۹/   ۱۰۵۱۴۲۱ڈاکٹر احمد بن عبدالرحمن ، دعوۃ التقریب بین الادیان، دارا بن الجوزی ،الریاض ،  

2

   ، 

 

ز  والتوزي

 

س

ف

لی

 وا

ت

ت ا عة
 ، ۴۱۷ء ،ص ۱۹۹۸ھ/ ۱۴۱۸بسام داؤ پیک ،الحوار الاسلامی مسیحی ، دارالطیبہ للط

3 )¹(Y. Masih, Introduction to Religious Philosophy, P. 359, Motilal Banarsidas Pub., 31 May, 

1991 . 

4

 ۱۰، نظام الدین ویسٹ مارکیٹ ، نیو دہلی پس ۲۰۱۳نظریہ ، اکتوبر وحید الدین خان، ماہ نامہ الرسالہ، مضمون : وحدت ادیان کا   

5

 ۱۰ء ، ص ۲۰۰۶سلطان احمد اصلاحی ، وحدت ادیان کا نظریہ اور اسلام، دارالتذکیر، لاہور ،  

6

ز  والتوزیع¹) 

 

س

ف

للی
ت

مة
ص
لط بین دین الاسلام وغیرہ من الادیان، دارالعا

ف

ج
ل
 ا

ت

ة
ي 
 ۔۲۴ھ ،ص ۱۴۱۷ ،الریاض ، (ابوزید ، بکر بن عبداللہ، الابطال لنظر

7

  الرسالۃ ، بیروت،  

ت

سہ
س
 ئ، ۱۹۹۴ھ/ ۱۴۱۵ابن جریر طبری ، جامع البیان عن تاویل آی القرآن ،مؤ

، بیروت ۵۶۷/۷

ت

مت ة
ل
 ، قرطبی، ۴۷۹/۸ئ، ۱۹۹۸ھ/ ۱۴۱۹، ابن کثیر تفسیر القرآن العظیم، دارالکتب العا

  

ت

سہ
س
 ۵۳۳/  ۲۲، ۲۰۰۶ھ/۱۴۲۷الرساۃ، بیروت، محمد بن احمد، الجامع لاحکام القران، مؤ

8

 2،135البقرة:  

9

 ۲۴۵ئی بس ۱۹۶۴تارا چند ، ڈاکٹر ، تمدن ہند پر اسلامی اثرات، مترجم محمد مسعوداحمد ،مجلس ترقی ادب، لاہور، دسمبر  

10

 ۲۴۵ئی بس ۱۹۶۴تارا چند ، ڈاکٹر ، تمدن ہند پر اسلامی اثرات، مترجم محمد مسعوداحمد ،مجلس ترقی ادب، لاہور، دسمبر

11

 ۱۲۵ – ۱۲۳ص  ۲۰۱۵۔ شیخ محمدا کرام،رود کوثر ، ادارۂ ثقافت اسلامیہ، لاہور، ۲۲۰عزیزاحمد برصغیر میں اسلامی کلچر ص:  

12 )³(  Mark Stavish, Freemasonry: Rituals, Symbols & History of the Secret Society. Llewellyn 

Publications Woodbury Minnesot, USA, 2007 

13

 ۲۳جوادرفعت اتلخان ، اسرار الماسومی ، دارالتراث العربی، لیبیا اس ۔ ان بس    

14

 نذیر احمد بھٹی ،عبدالرؤف ظفر ، بہائیت اور اس کے معتقدات ، قرآنک عربک فورم، بہاول پور، 

15

 3المائدہ ، آیت ،    

16

 ۱۹آل عمران،آیت :  

17

 ۱۹آل عمران: 

18

 3:64آل عمران،  

19

 110: 3آل عمران ،


