
OPEN ACCESS S 

IRJAIS 

ISSN (Online): 2789-4010 

ISSN (Print): 2789-4002 

www. irjais.com 
 

International Research Journal of Arabic and Islamic Studies, Vol.:04, Issue: 02, July-Sep 2024  

pp:   193 - 212 

 
 

   

 

193 

  میں  روشن   کی  قرطب   اطلاق تفسی   ی و معن   الفتنہ " کا فقہی"
The jurisprudential and semantic application of "Al-Futna" 

in the light of Tafsir al-Qurtubi  
Dr Javaria Hassan 

Assistant professor,  Minhaj University Lahore,   
Incharge M phil Programme,  MCW Lahore. 

Jiagahmad@gmail.com 
Huma Bukhari 

MPhil Scholar, Minhaj University Lahore. 
humanafees.hn @gmail.com 

 Abstract 
Fitna is a small word to say, but it is very deep in terms of effects. In the Holy 
Quran, the meaning of fitna has been used in many meanings. Recognizing 
the meanings is also a big test. One of the most important discussions in the 
Holy Qur'an is the discussion of sedition, the meaning of which is to know 
about its philosophy and to gain knowledge and to know how to succeed in 
this sedition is no less than a blessing for a human being. The effects of 
temptation on man are also for the training of man, because temptation is a 
Divine Sunnah and is a general thing, that is, it includes all human beings and 
has a special effect on human happiness, doubt and punishment. Generally, 
"Al-Fitna" is applied in the sense of test and trial. But it is not necessary that 
this test is only in evil, rather Allah tests a person in both evil and good, to 
what extent a person keeps his self under control and walks on the right path. 
In the Holy Qur'an, the word "fitnah" has been applied in many meanings, the 
commentators have explained these meanings in their interpretations. So that 
all people will be aware of the temptation of Khairushar. In this paper, Abu 
Abdullah Muhammad bin Ahmad in his Tafsir al-Qurtubi, what is meant by 
the word Al-Fitna will be researched. 
Keywords: Fitna, Holy Quran, Philosophy, Khair-o-shar, Evil 

ا  تو  میں      معن   فتنے کا مفہوم کئ   میں   چھوٹا سا لفظ ہے مگر اثرات کے اعتبار سے بہت گہرا ہے قرآن مجی   ی الفتنہ" کہنے کو 

اور کہی   کفر کہی   کہی   میں   عذاب کے معن   استعمال ہوا ہے کہی  استعمال     ی گ   میں   فسادکے معن   آزمائش  کا   الفتنہ  لفظ 

ت   بڑا امتحان ہے ۔قرآن مجی   بہت   کو پہچاننا بھ   اوراس کے معان  ا   ابحاث میں   ی کے اہم  الفتنہ کا بحث ہے کہ    ی سے 

اور اس فتنے میں   اور اس کے فلسفہ کے  بارے میں   جس کا معن  کو جاننا    یق ہونے کے ط   ب کامی    جاننا اورعلم حاصل کرنا 

کے    نک کی   ہی    ہ   کے  لی   تبی   نسان  کی ا   ہے۔ انسان پر فتنے کے اثرات بھ   سعادت سے کم نہی   ی انسان کے لئے ا 



 
 

194 

International Research Journal of Arabic and Islamic Studies, Vol.:04, Issue: 02, July-Sep 2024  

 

،    چی   ہے اور عموم   فتنہ سنت الہ    ی ا   سعادت  و شکاوت اور جزا سزا میں   تمام  انسانوں کوشامل ہے  اور انسان کی   یعن ہے 

کہ    نہی   ی ضرور   ہوتا ہے۔ لیک   میں   طور پر"الفتنہ" کا اطلاق امتحان اور آزمائش کے معن   عموم خاص اثر کا متحمل ہے۔  

اور خی   انسان کی   ہو، بلکہ اللہ تعال   ہ   آزمائش صرف شر میں   ی  کو    دونوں میں   آزمائش شر  کرتا ہے کہ انسان اپنے نفس 

  ی ہوا ہے ، مفس   میں   معن   لفظ"الفتنہ" کا اطلاق کثی   میں رکھ کر راہ راست پر چلتا ہے۔ قرآن پاک    کس حد تک قابو میں 

اپن  انسان خی   کی   ن کوبی   ان معان   میں   تفاسی   نے  آگاہ ہو جائی   وشر ہے۔ تاکہ سب   ا میں  کے فتنہ سے 

 

ھذ ابو  ۔ مقالہ 

 عبداللہ محمد بن احمد نے اپن تفسی القرطب میں لفظ الفتنہ سے کی معن مراد لی ہی ان کی تحقیق کی جائے گی۔ 

 :معن  ی کے لغ   الفتنہ 

نے     ی زبان و لغت کے ماہ   و فقہا اور عرب   ی ۔ مفس مذمت کی   ن کی وجہ سے اللہ نے انسا   مبتلا ہونے کی   فتنوں میں   مختل 

" الفتنہ" کے  لغ    تلخی   کی   منظور نے فتنہ کے معن   ابن صاحب لسان العرب  ۔  ہی  کی   ن بی   ی   مفاہی   و اصطلاح   ی لفظ 

 کرتے ہوئے لکھا:    ن بی 

فتنہ ہے، اور آگ    اختلاف بھ   ں کا آراء میں  اور لوگ فتنہ ہے، کفر   فتنہ ہے اور مال بھ   " امتحان فتنہ ہے اور آزمائش بھ 

) فتنہ ہے"   بھ نا  جل   میں 

1

 ) 

 :مفہوم  الفتنہ کا اصطلاح 

اصطلاح   کا معن   فتنہ  رکھتا ہے۔  اندر بہت وسعت  و مفس   اپنے  علماء  کا مفہوم    ی اعتبار سے  کرتے    ن بی   ں ی لفظ "فتنہ" 

 ۔  ہی 

 : رقمطراز ہی فتح الباری میں         حجرؒ عسقلان    ابن 

فتن  جمع  الذا ۃ والفتن  ادخال  الفتن  اصل  الراغب  قال  لتظ ف   ب ھ ،  النار    ُ ،و ہ رداءدت   من   ُ  ہ جودت   ر ہ  
وعلی   عندالعذاب،  یحصل  ما  علی  و   ، العذاب  علی  ویطلق  النار  الانسان  ادخال  فی  یستعمل 

 ( 2)  ۔ ر الاختبا 
 

 

ن

 

لفت
  "ا

 

ہی  ۃ کو کہتے  اختبار  اور  نا   ، امتحان  استعمال  کا کثرت سے  کا    نکلنے میں   آزمائش میں   ہ ی  پسندد اس  اس  پھر  ہوتا ہے، 

 سے ہٹانے پر ہونے لگا"   چی   جلنے اور زائل اور کس   ، استعمال گناہ، کفر اور قتال و لڑائ 

 " آزمائش" کے معن میں الفتنہ کا اطلاق:

اپنا لے۔ خی اور شر دونوں پہلوؤں    خی اور شر دو مختل چییں ہی انسان کو اختیار دی گیا ہے کہ وہ جس کو چاہے کو چاہے 

 ج ذیل آیت میں علم سحر کے متعلق یں بین ہوا ہے: کے فائدے اور نقصانات سے انسان کو آگاہ کردی، در



 

195 

 میں   روشن   کی   قرطب   اطلاق تفسی   ی و معن   "الفتنہ " کا فقہی 

نُ فتِنَْةٌ فَلاَ تَكْفُُْ   َّمَا نحَْ نِ قُولاَ إ )  يَ

3

 ) 

آزمائش )کے لئے( ہی سو تم )اس پر    تجمہ" وہ دونوں کس کو کچھ نہ سکھاتے تھے یہاں تک کہ کہہ دیتے کہ ہم تو مح 

 اعتقاد رکھ کر( کافر نہ بنو" 

آیت ہذا میں لفظ الفتنہ سے" آزمائش "کا معن مراد ہے۔ قرطب آیت کی تفسی میں علماء و محدثین کی مختل آراء و اقوال  

  کئے ہی جو ذیل میں بین ہی: پی 

الله،    :فقالوا   "  من  محنة  أي  فتنة،  نحن  إنما  وإن  سبحانك  نجوت،  أطعتنا  فإن  كفُ  الساحر  عمل  أن  نخبرك 

هلكت عصي  ما    .تنا  والكلبي  والسدي  الأحبار  وكعب  عمر  وابن  عباس  وابن  مسعود  وابن  علي  عن  روي  وقد 

السلام   :معناه  آدم عليه  أولاد  من  الفساد  كثر  لما  السلام   -أنه  إدريس عليه  زمن  الملائكة،    -وذلك في  عيرتهم 

تعالى  الله  إ   :فقال  قال أما   ، ذلك  لنا  ينبغي  كان  ما  فيكم!  وركبت  مكانهم،  كنتم  لو  من    :نكم  ملكين  فاختاروا 

يستكملا   لم  أنهما  الشهوة،۔۔۔۔۔۔۔  فيهما  فركب  الأرض  إلى  فأنزلهما  وماروت،  هاروت  فاختاروا  خياركم، 

")  ما حتي عملا بما حرم الله عليهما يومه 

4

 ) 

فتنة  نحن  کا عمل کفر ہے اگ توہماری اطاعت    (ہم تمہیں بتاتے ہی کہ جادوگ ) ہم اللہ کی طف سے آزمائش ہی  )انما 

ابن   اور اگ ہماری نافرمان کرے گا تو ہلاک ہو گا۔حضرت علی، حضرت ابن مسعود، حضرت  کرے   گا تو نجات پائے گا 

زیدہ   فساد  میں  آدم  اولاد  جب  ہے۔  مروی  معن  کا  اس  سے  کلبی  اور  سعدی  کعب،  عمر  ابن  حضرت  گیا  عباس،  ہو 

تھا۔۔۔۔۔۔ ی حضرت ادریس کے زمانے میں تھا۔۔۔۔۔۔ ملائکہ نے انہی آر دلائ، اللہ تعال نے فرمای: اگ تم ان کی  

اور تم میں ان عناصر کی تکیب ہوتی جو تکیب ان میں ہے  تو تم بھ ان جیسے اعمال کرتے فرشتوں نے کہا:  جگہ ہوتے   

ی مناسب نہی  لی  پاک ہے میرے  ذات  کا  تیری  فرشتوں  دو  سے  فرشتوں میں  علی  اپنے  تم  فرمای:  نے  تعال  اللہ   ،

ت و ماروت کو چنا اللہ نے انہی زمین پر اتارا اور ان میں شہوات کا عنصر رکھ دی۔۔۔۔۔۔۔۔ ان دونوں  انتخاب کرو ہارو 

 کئے تھے( فرشتوں نے اپنا دی مکمل نہ کی حتی کہ انہوں نے وہ سب کام کر دیے جو اللہ نے حرام  

اللہ تعال ہ چی کو پیدا کرنے والا ہے انسان کے ہ پہلو سے واقف ہے۔ اولاد آدم کی سرکشی کو دیکھ کر کہا کہ اگ ان کی  

شتوں کو سحر دے کر بھیجا تاکہ ان کی آزمائش ہو سکے لہذا اسی  جگہ ہوتے تو ایسی سرکشی نہ کرتے تو ان کی اس بات پر فر 

کا ذکر وہ لوگں  کو سحر سکھاتے وقت کرتے تھے۔ آیت کے اس پس منظر اور سیاق و سباق سے علم ہوتا ہے کہ    آزمائش 

 یہاں لفظ "الفتنہ" سے "آزمائش" کا معن مراد ہے۔ 

يمٌ   ظِ رٌ عَ هُ أجَْ مْ فتِنَْةٌ وَأنََّ اللّهَ عنِدَ دَُكُ لا كُمْ وَأوَْ الُ وَ َّمَا أمَْ نَ واْ أ اعْلَمُ )  وَ

5

 ) 

 د تو بس فتنہ ہ ہی اور ی کہ اللہ ہ کے پاس اجرِ عظیم ہے" رے اموال اور تمہری اولاتجمہ "اور جان لو کہ تمہ 



 
 

196 

International Research Journal of Arabic and Islamic Studies, Vol.:04, Issue: 02, July-Sep 2024  

 

 شریعت کی پابندی  بے شک اللہ نے  قرابت داروں اور انسانیت کے ساتھ بھلائ کا معاملہ کرنے کا حکم دی گیا، لیک جب 

ملا ہے۔ مال و اولاد انسان کی کمزوری ہے اس کو انسان    اور حدود و قیود کا معاملہ پی آئے تو ایسے میں انصاف کرنے کا حکم 

  ہے جیسے قرآن نے پاک  کی درج بالا آیت میں ارشاد ہوا ہے۔ کے لئے بہت بڑی آزمائش قرار دی 

 آیت کی تفسی یں بین کی گئی ہے: 

قريظة  بني  في  وأولاد  أموال  لبابة  لأبي  إلى    :كان  إشارة  فهذا  ملاينتهم،  على  حمله  الذي  )فتنة(أي    .ذلك وهو 

)    )وأن الله عنده أجر عظيم(فآثروا حقه على حقكم .اختبار، امتحنهم بها 

6

 ) 

بنی   نے  انہوں  وقت  ہوئ جس  نازل  بارے میں  اللہ عنہ کے  رضی  المنذر  بن عبد  لبابہ  ابو  آیت حضرت  کی  )ی  قریظہ 

اولاد بنی قریظہ میں تھے۔  و  کا اشارہ کی" حضرت ابو لبابہ کے اموال  ان    طف زبح  اور یہی وہ شے ہے جس نے آپ کو 

ا  ی  اور  ابھارا تھا  پر  کا سلوک کرنے  اسی طف ہے۔ لبابہ نے بین کی ہے: قسم بخدا! میرے قدم  کے ساتھ نرم  شارہ 

کے ساتھ خیانت کی ہے، پھر ی    صلى الله عليه وسلم نہی پھرے یہاں تک کہ مجھے علم ہو گیا کہ میں نے اللہ تعال اور اس کے رسول مکرم 

ہو  نازل  اپنے  آیت  انہوں نے  تو  ہوئ  نازل  آیت  ساتھ  ئ۔ جب  ای ستون کے  کو مسجد کے ستونوں میں سے  آپ 

اور نہ پان پیوں گا یہاں تک کہ میں مر جا  اور کہا: قسم بخدا! نہ میں کھانا کھاؤں گا  اللہ تعال میری توبہ    ؤں ی پھر باندھ دی 

 اس کے ساتھ امتحان میں ڈال دی(   قبول فرما لے۔ فتنہ کا معن ہے آزمائش، امتحان انہی 

اور اس کی محبت میں ہ   کا اطلاق" آزمائش" کے معن میں ہوا۔ اولاد انسان کی آنکھوں کی ٹھنڈک ہے  آیت میں الفتنہ 

طح کا پھول سرانجام دیتا ہے اولاد کی راحت کے لئے مال کو جمع کرتا ہے اور اس حد تک آگے بڑھ جاتا ہے کے حرام  

جا پڑتا ہے  اور  میں  جاؤ کہ خدا  بڑھ  نہ  اس حد تک آگے  اولاد کی محبت میں  و  مال  اشارہ ہے کہ  اسی طف  ۔ آیت میں 

اولاد کے حقوق  اور  کے ساتھ حقوق اللہ بھ بجا    آخرت کو بھلا دوں بلکہ ی ید رکھو کہ ی دونوں کو آزمائش کا سامان ہے 

روی اختیار کرو تاکہ آخرت میں بھ سر اور مینہ  رہو  و سباق سے ظاہ ہے کہ  لاتے  و سیاق  خرو ہو سکو۔ آیت کی تفسی 

 ئش" کے معن میں آی ہے۔ آیت ہذا میں لفظ الفتنہ "آزما 

 سابقہ آیت کی طح سورہ التغابن میں بھ اللہ نے مال و اولاد  کو فتنہ قرار دی ۔ 

 ارشاد باری تعال ہے: 

اللهُ  مْ فتِنَْةٌ وَ دُكُ لَا كُمْ وَأوَْ الُ مَْوَ َّمَا أ نِ يمٌ  إ رٌ عَظِ هُ أجَْ )  عنِدَ

7

 ) 

 تجمہ "تمہرے مال اور تمہری اولاد مح آزمائش ہ ہی، اور اللہ کی بارگاہ میں بہت بڑا اجر ہے" 

 
 
 



 

197 

 میں   روشن   کی   قرطب   اطلاق تفسی   ی و معن   "الفتنہ " کا فقہی 

 آیت کی تفسی ابو عبداللہ محمد بن احمد قرطب ی لکھتے ہی: :  

وفي الحديث )يؤتى برجل    .في معصية الله بلاء واختبار يحملكم على كسب المحرم ومنع حق الله تعالى فلا تطيعوهم  

حس  عياله  أكل  القيامةفيقال  ) يوم  السلف   .ناته  بعض  الطاعات   :وعن  سوس  القتيبي   .العيال  أي    تنة   :وقال 

") تنة محنة   :فتن الرجل بالمرأة أي شغف بها وقيل   :إغرام، يقال 

8

 ) 

ا  امتحان ہے۔ جو تمہیں حرام چی کے کمانے  اور  آزمائش  پر برانگیختہ کرتا  " فتنہ سے مراد  روکنے  کو  اللہ تعال کے حق  ور 

م لای جائے گا اسے   کرتے ہوئے ان کی اطاعت نہ کر۔ حدیث میں ہے قیامت کے روز ای آد ہے۔ تو اللہ کی معصی 

 کہا جائے گا: اس کے عیال اس کی نیکیاں کھا گئے ہی۔ 

: کتنا کام آنا ہے دلدادہ ہونا ی جملہ بولا جاتا ہے:  صالحین سے مروی ہے: عیال طاعت کے لی گھن ہی۔ کتابیں نے کہا

 رت کی محبت میں مبتلا ہو گیا۔ ای قول ی کی گیا ہے: فتنہ کا معن امتحان ہے۔" مرد ع 

آیت ہذا میں لفظ الفتنہ "  آزمائش و امتحان" کے معن میں آی ہے۔ اللہ نے حلال رزق کمانے اور اپنے اہل و عیال پر خرچ  

حکم دی ہے لیک مال و اولاد کی محبت آدم کو راہ راست سے ہٹا کر شہر کی طف لے جاتی ہے اور ی چی امتحان کا  کرنے کا  

و   بی موجب بنتی ہے پچھل  "  آزمائش  اسی آیت کی تفسی بین ہوئ ہے جس میں الفتنہ  ن کردہ تین فصول میں التغابن کی 

  معن آیت کے سیاق و سباق کے عین مطابق ہے۔ امتحان" کے معن میں ہ بین ہوا ہے لہذا ی 

 میں ارشاد باری تعال ہے:   ۶۰سورہ بنی اسرائیل  

نَْةً لِّلنَّاسِ  َّ فتِ يْنَاكَ إلِا رََ تِي أ الَّ الرُّؤيَا  لْنَا  عَ مَا جَ حََاطَ باِلنَّاسِ وَ بَّكَ أ نَِّ رَ لْنَا لَكَ إ ذِْ قُ إ آنِ   وَ القُُْ يِ  ةََ ف عُون لْ مَ الْ رَةَ  جَ الشَّ   وَ

ا   يِرً اً كَب يَان غُْ َّ ط هُمْ إلِا يِدُ مَا يَز مْ فَ وِّفُهُ نخَُ )  وَ

9

 ) 

نے )سب( لوگں کو )اپنے علم و قدرت کے(    تجمہ "اور )ید کیجئے( جب ہم نے آپ سے فرمای کہ بیشک آپ کے رب 

کو دکھای لوگ  کو جو ہم نے آپ  ّ رہ 

ظ  

ن اس  تو )شبِ معراج کے(  اور ہم نے  ں کے لئے صرف  احاطہ میں لے رکھا ہے، 

ای آزمائش بنای ہے )ایمان والے مان گئے اور ظاہ بین الجھ گئے( اور اس درخت )شجرۃ الزقوم( کو بھ جس پر قرآن  

اور بڑی سرکشی    میں لعن  ان میں کوئ اضافہ نہی کرتا سوائے  )ڈرانا بھ(  ی  ڈراتے ہی مگر  اور ہم انہی  کی گئی ہے، 

 کے" 

 ہے:   آیت کی تفسی مبارکہ ی 

تعالى  قوله  في  عباس  ابن  عن  والترمذي  البخاري  قال   :وفي  للناس  فتنة  إلا  أريناك  التي  الرؤيا  جعلنا  هي    :وما 

النبي صل  المقدس رؤيا عين أريها  الله عليه وسلم ليلة أسري به إلى بيت  القُآن   :قال   .ى  الملعونة في  هي    والشجرة 

الزقوم  الترمذي   .شجرة  عيسي  أبو  صحي   :قال  حديث  والحسن    .ح هذا  ومعاوية  عائشة  قالت  عباس  ابن  وبقول 



 
 

198 

International Research Journal of Arabic and Islamic Studies, Vol.:04, Issue: 02, July-Sep 2024  

 

زيد   ومجاهد  وابن  نجيح  أبي  وابن  والضحاك  جبير  بن  وسعيد  أسلموا    .وقتادة  كانوا  قوم  ارتداد  الفتنة  وكانت 

به  أسري  أنه  وسلم  عليه  الله  صلى  النبي  أخبرهم  نوم   :وقيل   .حين  رؤيا  وذلك    .كانت  بفساده،  تقضي  الآية  وهذه 

المنام لا  ابن عباس قال   . فتنة فيها، وما كان أحد لينكرها أن رؤيا  الآية هي رؤيا رسول    :وعن  التي في هذه  الرؤيا 

الله عليه وسلم أنه يدخل مكة ف  الآية، فلما كان  الله صلى  الحديبية، فرد فافتتن المسلمون لذلك، فنزلت  ي سنة 

)    العام المقبل دخلها، 

10

 ) 

باری تعا  اللہ عنہ نے قول  ابن عباس رضی  ان کے سا )  ی  کو  ل کے بارے میں بین فرمای:  تھ دیکھنا ہے جو حضورصلى الله عليه وسلم 

 اثرات دکھای گیا جس رات کو بی المقدس کی طف لے جای گیا۔ 

اور حضرت ابن عباس کے قول کی مثال ہی ی حضرت عائشہ صدیقہ حضرت معاوی،، حسن، مجاہد، قتادہ اور ابن زی نے  

کا قوم  مراد  اور فتنہ سے  لاچکے تھے۔  کہا ہے:  اسلام  جو  ہونا ہے  انہی   مرتد  کہ  دی  انہی خبر  جب نبی مکرمصلى الله عليه وسلم نے 

اور ی بھ کہا گیا ہے ی حالت نین  اور ی آیت   معراج پر لے جای گیا   اس قول کے فاسد ہونے کا تقاضہ  کی روایت ہے۔ 

 کوئ اس کا انکار کرتا ہے۔   کرتی ہے اور وہ اس لئے کہ حالت خواب میں دیکھنے میں کوئ فتنہ نہی ہے اور نہ 

کا ذکر ہے وہ رسول اللہ  بیہ کے سال میں ی دیکھنا ہے  حدی   کا   صلى الله عليه وسلم حضرت ابن عباس نے کہا: اس آیت میں جس رویء 

تو ی آیت   دی گیا مسلمان اسی وجہ سے فتنہ میں مبتلا ہوگئے  کہ آی مکہ مکرمہ میں داخل ہوں گے، لیک آپ کو واپس لوٹا 

 آئندہ سال آی تو آپ اس میں داخل ہوئے ( نازل ہوئ پاس جب  

اور اس کے متعلق بین ہونے والے   کو  ابو عبداللہ محمد بن احمد آیت کی تفسی میں آیت کے سبب نزول  مختل روایت 

بین کی ہے لہذا ان کا مطالعہ کرنے کے بعد ہم وثوق سے کہہ سکتے ہی کہ یہاں بین کردہ لفظ الفتنہ سے "آزمائش "معن  

 مراد لیا جائے گا۔ اور الفتنہ کا ی معن سیاق و سباق کے عین مطابق ہے۔ 

يِنَ  المِ نَاهَا فتِنَْةً لِّلظَّ لْ عَ َّا جَ نِ )    إ

11

 ) 

 تجمہ "بیشک ہم نے اس )درخت( کو ظالموں کے لئے عذاب بنای ہے" 

 آیت کی تفسی میں ابو عبداللہ محمد بن قرطب  احمد رقمطراز ہے: 

منهم جهلا، إذ لا يستحيل في العقل أن يخلق الله في النار شجرا من جنسها لا    ، وكان هذا القول والفتنة الاختبار 

)    والقيود والحيات والعقارب وخزنة النار   تأكله النار، كما يخلق الله فيها الأغلال 

12

 ) 

 کہ اللہ تعال آگ میں  ) فتنہ کا معن آزمائش ہے ان کی طف سے ی قول سراسر جہالت تھی کینک عقل ایسا محال نہی 

ہو جس طح جہنم   نہ کھاتی  درخت پیدا کرے جس سے آگ  ایسا  اللہ تعال بیڑیں، طوق، سانپ،  اس جنس سے  میں 

 بچھو، اور جہنم کے داروغے پیدا فرمای ہے( 



 

199 

 میں   روشن   کی   قرطب   اطلاق تفسی   ی و معن   "الفتنہ " کا فقہی 

تو وہ مسلمانوں کا اور کفر میں پہلے ہ بڑے ہوئے ہی جب بھ کوئ وح نازل ہوتی  تو اپن سرکشی  اڑانے  مشرکین   مذاق 

ں کو سزا دی جائے گی تو  اور نازیبا حرکتیں کرتے۔ جب ان کو علم ہوا کہ جہنم میں درخت ہوگئے گا جس کے ذریعے ظالمو 

 میں مزی اضافہ ہوا اور وہ اس چی کا مذاق بنانے لگے تو آیت میں اسی چی کی طف اشارہ ہے کہ جہنم کی آگ  ان کے کفر 

آزمائش کا باعث ہے۔ آیت کی تفسی اور اس پر کی جانے والے تبصرے سے علم ہوتا ہے  میں درخت کا اگناان کے لی  

 ل ہوا ہے۔ کہ آیت میں الفتنہ کا لفظ" آزمائش" کے معن میں استعما 

 میں ارشاد باری تعالیٰ ہے:   ۴۹الزمر کی آیت 

مِّ  مَةً  نعِْ لْنَاهُ  خَوَّ ذَِا  إ مَُّ  ث اَ  دَعَان ضٌُُّ  نِسَانَ  الْْ مَسَّ  ذَِا  إ أَ فَ كِنَّ  وَلَ فتِنَْةٌ  يَِ  ه بَلْ  مٍ  لِْ ع ىَ  عَل وُتيِتُهُ  أ ا  َّمَ نِ إ قَالَ  لَا  نَّا  ثرََهُمْ  كْ

ونَ  لَمُ عْ )    يَ

13

 ) 

کو کوئ تکلیف پہنچتی ہے تو ہمیں پکارتا ہے پھر جب ہم اسے اپن طف سے کوئ نعمت بخش دیتے    تجمہ "پھر جب انسان 

 ( تو مجھے  تو کہنے لگتا ہے کہ ی نعمت  اکثر  ہی  ان میں سے  )کی بنا( پر ملی ہے، بلکہ ی آزمائش ہے مگر  و تدبیر  میرے( علم 

 لوگ نہی جانتے" 

 ہذا آیت کی تفسی ی کی گئی ہے: 

علم"     علی  أوتيته  إنما  قال  منا  نعمة  خولناه  إذا  ثم  المغيرۃ."  بن  نزلت في حذیفة  إنها  "قيل: 
أ  یضا" علی علم" علی خير عندي قيل:"  قال قتادۃ:" علی علم" عندي بوجوه المكاسب، وعنه 

إیاه.   الله  علمني  بعلم  أي  علم"  علی  الحسن:"  وقال  بفضلي.  الله  من  علم  علی  أي  علم"  علی 
ل قد علمت أني إذا أوتيت هذا في الدنيا أن لي عند الله منزلة،" فقال الله:"  وقيل: المعنى أنه قا 

 ( 14ها")  بل هي فتنة" أي بل النعم التي أوتيتها فتنة تختبر ب 
)ای قول ی کی گیا ہے: ی آیت حضرت حذیفہ بن مغیرہ کے بارے میں نازل ہوئ۔ قتادہ نے کہا علی علم یعن میرے  

 نزدی کمائ کی صورتیں تھیں ان سے ی بھ مروی ہے کہ علی علم کا معن ہے اس خی کی وجہ سے میرے پاس تھی۔ 

میری فضیلت کے بارے میں موجود  اللہ تعال کی جانب سے اس علم کی بنا پر جو  ای قول ی کی گیا ہے: علی علم کا معن ہے  

تھا۔ حضرت حسن بصری نے کہا: علی علم کا معن ہے اس علم کی وجہ سے جو اللہ تعال نے مجھے عطا کی ای قول ی کی ہے:  

م و مرتبہ ہے۔ اللہ تعال نے فرمای: بلکہ  ں میرا مقا معن ہے کہ مجھے علم تھا کہ جب دنیا میں عطا کی گیا ہے تو اللہ تعال کے ہا 

 ی آزمائش ہے یعن جو نعمتیں تجھے دی گئی ہی وہ آزمائش ہی جس کے ساتھ تجھے آزمای جائے گا( 

 ا آیت میں بھ لفظ الفتنہ سے آزمائش کا معن مراد لیا گیا ہے۔ 

 

 آیت سابقہ کی طح ھذ



 
 

200 

International Research Journal of Arabic and Islamic Studies, Vol.:04, Issue: 02, July-Sep 2024  

 

تو    اللہ تعال جس آدم کو مال کی فراوان  وہ سمجھتا کہ اللہ کے ہاں انہی اس وجہ سے اسے  بخشتا اور تمام نعمتوں سے نوازتا 

کا کوئ   اس میں انسان  کو دی جاتی ہی  انسان  اشارہ ہے کہ جو نعمتیں  اس طف  بالا آیت میں  جا رہ ہے  دی  ینین سے 

 ہوئے وہ اللہ کی راہ میں کتنا خرچ  مالک ہوتے کمال نہی ہے بلکہ وہ نیچے تو اس کے لی آزمائش کا بہت بڑا ذریعہ ہے کے  

مال اس کے لئے آخرت میں   تو وہ  وہ ی سب نہ کرے  اگ  اور حقوق العباد بجالاتا ہے کہ نہی  اور حقوق اللہ  کرتا ہے 

 وبال جان بن جائے گا لہذا آیت میں موجود لفظ الفتنہ کا اطلاق" آزمائش" کے معن میں ہوا ہے۔ 

 ہے: باری تعال  میں ارشاد    ۲۷القم 

برِْ  اصْطَ مْ وَ قبِْهُ تَ مْ فَارْ هُ ةِ فتِنَْةً لَّ لُوا النَّاقَ رْسِ َّا مُ نِ )    إ

15

 ) 

اور   کا انتظار کریں  اُن )کے انجام(  اُن کی آزمائش کے لئے اونٹنی بھیجنے والے ہی، پس )اے صالح!(  تجمہ "بیشک ہم 

 صبر جاری رکھیں" 

 آیت کی تفسی قرطب نے یں کی ہے: 

ص   "فروي  فخرجت  أن  سنامها،  عن  عينوها  التي  الصخرۃ  فانصدعت  ودعا  ركعتين  صلی  الحا 
. )فتنة لهم( أي اختبارا قال ابن عباس: كان یوم شربهم لا تشرب  «[ 3]وبراء » ناقة عشراء  

الماء كله فلم   الناقة شيئا من الماء وتسقيهم لبنا وكانوا في نعيم، وإذا كان یوم الناقة شربت 
 ( 16)  تبق لهم شيئا."  

اس   وہ  کی تھا  کو انہوں نے معین  تو جس انسان  دعا کی  اور  دو رکعت نماز پڑھی  )ی ہے کہ حضرت صالح علیہ السلام نے 

م ان کی آزمائش کے لی۔ 

ھ
ل

 اونٹنی سے ہٹ گئی تو دس ماہ کی گابھن اونٹنی نکل آئ۔ فتنۃ 

اونٹنی  دن  اس  تو  باری ہوتی  کی  و د 
م

 

لث

ا دن  کہا: جس  ابن عباس نے  وہ  حضرت  اور  دیتی  دودھ  کو  ٹی لوگں  پی  نہ   کچھ بھ 

ا  ور جس روز اونٹنی کی باری ہوتی تو سارا پان پی جاتی ان کے لی کچھ نہ چھوڑتی۔ ی آل ثمود کے لی  نعمتوں میں ہوتے 

 کونچ کو کاٹ   کیآزمائش تھی ، انہوں نے اللہ کی حرمت کو پامال کی۔ تیر مار کر اس کی پنڈل کو چھوڑ دی، پھر تلوار سے حمل 

دی جب حضرت صالح نے دیکھا کہ اس کی کونچیں کار دی گئی ہی تو آپ رونے لگے اور فرمای تم نے اللہ کی حرمت کو پامال  

 کی تمہیں اللہ کے عذاب کی بشارت ہو( 

و د بڑی  
م
لص

اکھڑ مزاج اور ظالم  سابقہ دو آیت کی طح یہاں بھ لفظ الفتنہ کا اطلاق" آزمائش" کے معن میں ہوا ہے۔ ا

 حد سے بڑھ چکی تھی ای لمبے عرصے تک  قوم تھی حضرت صالح علیہ السلام کو جب اس قوم میں بھیجا گیا تو ی سرکشی میں 

دہ   او  السلام  کی کہ حضرت صالح علیہ  انہوں نے مطالبہ  لای آخر میں  نہ  ایمان  سوا کوئ  آدمیوں کے  باوجود چند  تبلیغ کے 

اور حدود مقرر کی گئی انہوں  ہ کی  دکھائی۔ کے دس ما  اور بچہ جنے آخر انہی ی معجزہ دکھای گیا  گابھن انہی پہاڑ سے نکلے 



 

201 

 میں   روشن   کی   قرطب   اطلاق تفسی   ی و معن   "الفتنہ " کا فقہی 

نے ان حدود کو پامال کر کے اونٹنی کو نقصان پہنچای جس کی وجہ سے عذاب کی بشارت دی گئی۔ ی سارا واقعہ ان کے لی  

و سباق سے واضح ہو  کا ذریعہ تھا۔ آیت کے سیاق  آی  آزمائش  " آزمائش" کے معن میں ہ  تا ہے کہ آیت میں لفظ الفتنہ 

 ہے۔ 

 الفتنہ کا اطلاق" فتنہ انگیزی " کے معن میں:

کا ای بت تھا جس   دورہ تھا خانہ کعبہ بتوں سے بھرا ہوا تھا، ہ قبیلے  کا دور  نبی پاکصلى الله عليه وسلم کی بعثت سے پہلے ہ طف کفر 

ی تو ابتدائ عرصہ میں چند افراد ہ ایمان لائے اللہ نے جب اسلام  کے آگے جھکتے، نبیصلى الله عليه وسلم نے جب اعلان نبوت فرما 

 لگے اور معمول سی بات کو بڑھا  کو طاقت بخشی اور کفر کا غلبہ ٹوٹا تو کفار مختل حیلوں سے اسلام کی ساکھ کو نقصان پہنچانے 

 ارشاد ہوا:   دازی کے بارے چڑھا کر کرتے تاکہ مسلمانوں کو اس طح کفر کی طف لوٹا سکیں ان کے اسی فتنہ پر 

الْحَرَ  دِِ  ج الْمَسْ تُقَاتلُِوهُمْ عنِدَ  قَتْلِ وَلاَ  الْ دُّ مِنَ  الْفِتنَْةُ أشََ كَِ  وَ ل لُوهُمْ كَذَ لُوكُمْ فَاقْتُ اتَ يِهِ فَإنِ قَ مْ ف َّي يُقَاتلُِوكُ امِ حَت

ينَ  َاءُ الْكاَفِرِ ز )   جَ

17

 ) 

 ( زیدہ سخت  اور ان سے مسجدِ حرام )خانہ کعبہ( کے پاس تجمہ"اور فتنہ انگیزی تو قتل سے بھ  جنگ نہ کرو    جرم( ہے 

جب تک وہ خود تم سے وہاں جنگ نہ کریں، پھر اگ وہ تم سے قتال کریں تو انہی قتل کر ڈالو، )ایسے( کافروں کی یہی سزا  

 ہے" 

  قرطب اس آیت کی تفسی میں لکھتے  آیت میں موجود لفظ الفتنہ سے" فتنہ انگیزی " کا معن مراد ہے۔ ابو عبداللہ محمد بن احمد 

 ہی: 

والفتنة أشد من القتل" أي الفتنة التي حملوكم عليها وراموا رجوعكم بها إلى الكفر أشد من  
القتل. قال مجاهد: أي من أن یقتل المؤمن، فالقتل أخف عليه من الفتنة. وقال غيره: أي  

ي عيروكم به. وهذا دليل علی أن  شركهم بالله وكفرهم به أعظم جرما وأشد من القتل الذ 
التميمي في آخر یوم من   الآیة نزلت في شأن عمرو بن الحضرمي حين قتله واقد بن عبد الله 

 ( 18،)  رجب الشهر الحرام 
" جس پر انہوں نے تمہیں ابھارا اور انہوں نے اس کے ذریعے تمہرے کفر کی طف لوٹنے کا ارادہ کی ہو قتل سے زیدہ  

مجاہد   ہے،  ہے،  شدد  زیدہ خفیف  سے  فتنہ  پر  اس  کرنا  قتل  پاس  سے  کرنے  کو قتل  مومن  ہے  کا مطلب  اس  کہا:  نے 

کا اللہ شری ٹھہ  ان  کہا:  آر  دوسرے علماء نے  وہ تمہیں  بڑا جرم ہے جس کی  اللہ تعال سے کفر کرنا اس قتل سے  اور  انا 

نازل   بارے میں  عمروبن حضرم کے  آیت  ی  کہ  دلیل ہے  ی  ہی۔  نے  دلاتے  واقد بن عبداللہ تیمی  اسے  ہوئ جب 

 رجب کے آخری دن قتل کر دی تھا" 



 
 

202 

International Research Journal of Arabic and Islamic Studies, Vol.:04, Issue: 02, July-Sep 2024  

 

دستا بھیجا رستے میں کفار کے قافلہ    اللہ کے رسولصلى الله عليه وسلم قریش کی نقل و حرکت پر نظر رکھنے کے لئے نقل کی طف ای 

 کام کی کہ حرام مہینے  سے مقابلہ ہوا جس میں حضرم نام شخص قتل ہوگیا، کفار کہنے لگے کہ نبی پاک کے اصحاب نے کیس 

ن بوجھ کر اسلام  میں قتل کر دی تو پھر ی آیت نازل ہوئ کے مسلمانوں سے تو دانستہ طور پر ی فعل ہوا ہے لیک تم جو جا 

اوپر بین   وہ اس قتل سے بھ زیدہ برا فعل ہے چنانچہ  اور لوگں کو کفر کی طف بلاتے ہو  ڈالتے ہو  راہ میں رکاوٹ  کی 

میں جو لفظ الفتنہ استعمال ہوا ہے اس سے" فتنہ انگیزی" کا معن مراد لیا جائے گا۔ آیت کے بین کردہ سبب    کردہ آیت 

 ں الفتنہ کا معن فتنہ انگیزی ہ ہے۔ نزول سے بخوب واضح ہوتا ہے کہ یہا 

 الفتنہ " شبہات" کے معن میں:

اور متشابہ دو طح کے احکام نازل فرمائے  وہ لوگ جو اپنے عقائد میں پختہ ہی وہ حکم کی پیروی کرتے    اللہ تعال نے محکم 

 اور جو چی ان پر متشابہ ہوجاتی ہے اس کو چھوڑ دیتے ہی لیک منافقین جو اسلام کا لبادہ پہنے ہوئے اس در پر ہوتے ہی  ہی 

 نوں کو تنگ کریں۔ کہ کوئ کمزوری ملے جس کو بہانہ بنا کر وہ اسلام سے کفر کی طف لوٹ جائی اور پھر مسلما 

 ارشاد باری تعال ہے:   

هِِ  وْيِل غَِاءَ تَأ ابتْ اءَ الْفِتنَْةِ وَ شَابَهَ مِنْهُ ابتْغَِ عُِونَ مَا تَ َّب يْغٌ فَيَت هِمِْ زَ لُوب يِ قُ ذِينَ ف ا الَّ مََّ أ 19  )   فَ

 ) 

وہ لوگ جن کے دلوں   فتنہ پروری کی    میں کجی ہے اس میں سے صرف متشابہات کی پیروی کرتے ہی )فقط( تجمہ "سو 

 پسند معن مراد لینے کی غرض سے"   خواہش کے زیرِ اثر اور اصل مراد کی بجائے من 

 اس آیت کی تفسی کرتے ہوئے ابو عبداللہ محمد بن احمد  قرطب رقمطراز ہی: 

ابت ”  بينهم،  ومعنى"  ذات  یفسدوا  حتى  المؤمنين  علی  واللبس  الشبهات  طلب  الفتنة"  غاء 
زی  إلى  الناس  المتشابهات،  ویردوا  تأویل  یعني  الله  إلا  تأویله  یعلم  وما  معناه  أن   " غهم. 

العلم یع  لمون بعضه قائلين آمنا به كل من عند ربنا بما نصب من الدلائل في  والراسخون في 
 ( 20)    المحكم ومكن من رده إليه." 

وہ ان کے درمین فساد پیدا کر دیں  الفتنہ   ابتغاء  ۔ کا معن ہے مومنین کے لی التباس اور شبہات کو طلب کرنا تاکہ 

 لائی۔ اور وہ لوگں کو اپن کجی کی طف لوٹ  

پس اس آیت میں بتا دی کہ کتاب میں متشابہ کو اپنے علم کے ساتھ خاص کر لیا ہے اور اس کے بغیر کوئ بھ اس کی تاویل  

جانتا پھر اللہ تعال نے راز حسین فی علم کی تعریف بین فرمائ کہ وہ کہتے ہی ہم اس کے ساتھ ایمان لائے اور اگ  کو نہی  

 ان کی طف سے ایمان لائے اور اگ ان کی طف سے اب ان صحیح نہ ہوتا تو وہ اس پر تعریف کے مستحق نہ ہوتے۔ 



 

203 

 میں   روشن   کی   قرطب   اطلاق تفسی   ی و معن   "الفتنہ " کا فقہی 

کا اطلاق" شبہات" کے معن  اتنا  اور ابو عبداللہ محمد بن  ہذا آیت میں لفظ علم   میں ہوتا ہے۔ سابقہ تفاسی کے مطالعہ سے 

 احمد نے جو اس آیت کی تفسی بین کی ہے اس کے مطابق الفتنہ کا ی معن سیاق و سباق کے عین مطابق ہے۔ 

 الفتنہ" کفر" کے معن میں:

 کھل کر باہ آ جاتا ہے ، مشرکین تو یہی چاہتے ہی  جب بھ اللہ تعال کا کوئ حکم صادر ہوتا ہے تو مشرکین و منافقین کا کفر 

 کہ وہ کس طح مسلمانوں میں پھوٹ ڈالیں تاکہ وہ کفر کی طف لوٹ آئی۔  

 میں ارشاد باری تعال ہے:   ۹۱سورہ النساء آیت  

ا  واْ فيِهَ سُِ رُْك ِلىَ الْفِتنَْةِ أ اْ إ وَ دُّ ا رُ لَُّ مَ )    ك

21

 ) 

 جب بھ )مسلمانوں کے خلاف( فتنہ انگیزی کی طف پھیرے جاتے ہی"   تجمہ")مگر ان کی حالت ی ہے کہ( 

 آیت کی تفسی کرتے ہوئے قرطب  لکھتے ہی: 

)إلى الفتنة( أي الكفر )أركسوا فيها(. وقيل: أي ستجدون من یظهر لكم الصلح ليأمنوكم،  ” 
رجع  الشرك  إلى  دعوا  إذا  أي  وقيل:  عليكم.   أهلها  مع  كان  فتنة  لهم  سنحت  وعادوا  وإذا  وا 

 ( 22)  إليه.'' 
"آیت کے سبب نزول میں اختلاف ہے الفتنہ سے مراد "ال کفر" ہے۔ بعض علماء نے فرمای: اس کا مطلب ی ہے کہ تم  

ایسے لوگ پاؤ گے جو تمہرے لئے صلح ظاہ کریں گے تاکہ وہ تمہیں امن دیں، جب ان کے لئے کوئ فتنہ ظاہ ہوتا ہے  

ان کے ساتھ  اثر  کا  انہوں نے کی ہوتا  اس فتنہ   ھا  یعن اس عہد سے پھر جاتے ہی جو 

فث

ارکسوا  تم پر بھ ہوتا ہے   ساتھ 

 ہے۔ بعض علماء نے فرمای: یعن جب انہی شرک کی طف بلای جاتا ہے تو وہ اس کی طف لوٹ جاتے ہی" 

فقین کو اسلام  ئ آزمائش آتی ہے تو منا آیت بالا میں لفظ الفتنہ کا اطلاق" کفر" کے معن میں ہوا ہے۔ مسلمانوں پر جب کو 

کی صداقت مشتبہ لگنے لگتی ہے اور کچھ کمزور ایمان مسلمان بھ اس کے لپیٹ میں آ جاتے ہی۔ منافقین تو پہلے ہ چاہتے  

ہی کہ کس طح تم کو کفر کی طف لے آئی، آیت کے سیاق و سباق اور مفس کی تفسی سے واضح ہوتا ہے کہ یہاں لفظ  

 " کفر" کے معن میں استعمال ہوا ہے۔ الفتنہ 

لُو  عْمَ مَِا يَ اْ فَإنَِّ اللّهَ ب هَوْ لِّهِ فَإنِِ انتَ هُ ل ينُ كلُُّ كُونَ فتِنَْةٌ وَيَكوُنَ الدِّ َّي لاَ تَ لُِوهُمْ حَت )  نَ بَصِيرٌ  وَقَات

23

 ) 

)انقلاب( جنگ  و طاغوت کے سرغنوں( کے ساتھ  )کفر  ان  تم  اہلِ حق!(  )اے  "اور  کہ    تجمہ  رہو، یہاں تک  کرتے 

باز   وہ  اگ  کا ہو جائے، پھر  ہ  اللہ  زندگی(  و   بندگی 
ِ
)یعن نظام دی  اور سب  رہ جائے  نہ  )باقی(  کا( کوئ فتنہ  )دی دشمنی 

 آجائی تو بیشک اللہ اس )عمل( کو جو وہ انجام دے رہے ہی، خوب دیکھ رہا ہے" 

 ابوعبداللہ  قرطب لکھتے ہی: 



 
 

204 

International Research Journal of Arabic and Islamic Studies, Vol.:04, Issue: 02, July-Sep 2024  

 

 ( 24." ) كفر   أي (  فتنة   تكون   لا   حتى   وقاتلوهم ) " 
 "اس آیت میں فتنہ سے مراد "کفر " ہے" 

 الفتنہ "ابتلا "کے معن میں: 

انسان فطرت ہے کہ وہ جس چی میں اپنے لی فائدہ پاتا ہے اس کو سب کچھ مان لیتا ہے لیک جیسے ہ تھوڑی سی ناکام ی  

 نڈنے لگتا ہے۔ ارشاد باری تعال ہے: نقصان کا سامنا پڑتا ہے تو اس کو چھوڑ کر دوسرے وسیلہ ڈھ 

نْ  يِرٌ مِّ ث واْ كَ واْ وَصَمُّ مَُّ عَمُ مِْ ث يْه لَ مَُّ تَابَ اللّهُ عَ واْ ث مُواْ وَصَمُّ عَ تِنَْةٌ فَ َّ تَكُونَ ف حَسِبُواْ ألَا لُونَ وَ عْمَ اللّهُ بَصِيرٌ بمَِا يَ مْ وَ )   هُ

25

 ) 

)انبیاء کے  وہ )ساتھ( ی خیال کرتے رہے کہ  "اور  وہ اندھے    قتل و تکذیب سے( کوئ عذاب   تجمہ  گا، سو  نہی آئے 

اور بہرے ہوگئے تھے۔ پھر االله نے ان کی توبہ قبول فرما ل، پھر ان میں سے اکثر لوگ )دوبارہ( اندھے او بہرے )یعن  

 حق دیکھنے اور سننے سے قاصر( ہوگئے، اور االله ان کاموں کو خوب دیکھ رہا ہے جو وہ کر رہے ہی" 

 تفسی میں امام قرطب  فرماتے ہی :   اس آیت کی 

"یعن ان لوگں نے گمان کی جن سے مثاق لیا گیا تھا کہ اللہ کی طف سے ان پر کوئ آزمائش اور نہ ہوگی، اچھے دھکا ہوا  

  کہ ہم اللہ تعال کے فرزند اور اس کے چاہتے ہی اور انہوں نے طویل مدت مہلت ملنے کی وجہ سے دھکا کھای۔ جب ان 

ی حضرت محمدصلى الله عليه وسلم    ں نے توبہ کی تو اللہ نے ان کی توبہ قبول فرمائے ان سے قحط کو دور کردی پر آزمائش واقع ہوئ تو انہو 

وہ ایمان لے آئی   اگ  ان پر نظر کرم فرمائے گا  کو مبعوث فرما کر نظر رحمت فرمائی آپصلى الله عليه وسلم نے انہی بتای کہ اللہ 

)  " گے 

26

 ) 

کا دعی کرتا ہے تو اس میں انسان کی آزمائش  یہاں لفظ الفتنہ" ابتلاء" کے معن   میں آی ہے۔ انسان جب کس سے محبت 

بھ ہوتی ہے مطالعہ کی جائے تو پتہ چلتا ہے کہ اس معاملہ میں انبیاء کرام سب سے زیدہ آزمائے گئے اللہ کے نبی معصوم  

۔ لیک جب انسانوں   محبت میں وہ کتنے کھرے ہی اور خطا سے پاک ہی لیک پھر بھ اللہ نے ان کی آزمائش کی کہ اللہ کی 

پر کوئ آزمائش ی بلا آتی ہے تو وہ اس کو اپنے لئے باعث عذاب تصور کرتے ہی اور بہت کم لوگ ہوتے ہی جو ایمان میں  

لفظ  ثابت قدم رہتے ہی۔ بین کردہ آیت کی تفسی اور اس پر کی گئے تبصرے سے معلوم ہوتا ہے کہ آیت میں موجود  

 الفتنہ سے" ابتلاء" کا معن مراد ہے۔ 



 

205 

 میں   روشن   کی   قرطب   اطلاق تفسی   ی و معن   "الفتنہ " کا فقہی 

 الفتنہ" عذاب اور سختی" کے معن میں:

ہطف نفسانفسی کا عالم ہے جو جس نظری پر چل رہا ہے بس اس کو صحیح مانتا ہے، اگ کوئ پاک بھارت کس غلط نظریے  

اس کی مخالفت کے لی جہل بڑھ چڑھ کر   تو  امر  کی تصحیح کرنے کی کوشش کرتا بھ ہے  حصہ لیتے ہی۔ یہی وجہ ہے کہ 

 بالمعروف و نہی عن المنکر کے کام میں کمی واقع ہوئ ہے اور شر بڑھ گیا ہے۔ ارشاد باری تعال ہے: 

 ﴾ قَابِ دِيدُ الْعِ َنَّ اللّهَ شَ مُواْ أ اعْلَ ةً وَ لَمُواْ مِنكُمْ خَآصَّ ينَ ظَ ذِ صِيبنََّ الَّ َّ تُ قُواْ فتِنَْةً لا اتَّ )  ﴿وَ

27

 ) 

کا    "اور اس فتنہ سے ڈرو جو خاص طور پر صرف ان لوگں ہ کو نہی پہنچے گا جو تم میں تجمہ   سے ظالم ہی )بلکہ اس ظلم 

ساتھ دینے والے اور اس پر خاموش رہنے والے بھ انہی میں شری کر لئے جائی گے(، اور جان لو کہ اللہ عذاب میں  

 سختی فرمانے والا ہے" 

 قرطب  تفسی کرتے ہوئے لکھتے ہی: ابو عبداللہ محمد بن احمد  

کو   اللہ علیہ وسلم نے فرمای: میرے اصحاب میں سے لوگں  روایت ہے: کے رسول صلی  " حضرت حذیفہ بن یمان سے 

درمین فتنہ برپا ہوگا میرے ساتھ انہی شرف محبت ہونے کے سبب اللہ کریم ان کو اس میں معاف فرما دے گا اور ان  

خل کرے  گں میں جو اس میں ان کی پیروی کریں گے اللہ تعال ان کے سبب انہی جہنم میں داکے بعد آنے والے لو 

) گا۔ 

28

 ) 

میں مفس کہتا ہوں ی وہ تاویلات ہی جنہیں احادیث صحیحہ سے تقویت حاصل ہوتی ہے پس صحیح مسلم میں حضرت زینب  

اور آپ  کی  انہوں نے رسول اللہصلى الله عليه وسلم سے سوال  روایت ہے کہ  ہم    بنت حاجی سے  کی  اللہ!  ی رسول  کی:  سے عرض 

ہو   زیدہ  ہاں" جب ہوں بہت  تو آپصلى الله عليه وسلم نے فرمای:  نہ ہوں گے؟  ہ  ہاں میں سارے  ہو جائی گے ھالا کے  ہلاک 

 ا۔ جائے گا جب خبث زیدہ ہو جائے گ 

ہونے، منکر کے  ہمارے علماء نے کہا ہے:  جب اس پر عمل کی جائے تو تمام ہلاک ہو جاتے ہی۔ اور ایسا گناہوں کے عام  

 نہ آئے تو مومنوں پر واجب ہے کہ وہ اپنے دلوں  پھیلنے اور تبدیلی نہ آنے کے سبب ہوتا ہے اور جب حالات میں تبدیلی 

 سے اس کا انکار کرتے ہوئے اس شہر کو چھوڑ دیں۔ 

تو  کی  کام  کا  امیہ کرام نے جب تبلیغ  آی ہے  اور سخی" کے معن میں  ا ب  کا  آیت میں لفظ الفتنہ" عذ   انہی شدی مخالفت 

ای ہ معاشرے میں رہتے ہوئے ضروری ہے کہ   نا ہٹے۔  راہ حق سے  وہ  کی ی لیک  ان کے ساتھ ظلم  پڑا  سامنا کرنا 

معاشرے میں ہونے وال برائ کے سدباب کے لئے شرفا قدم اٹھائی ورنہ اس برائ کی لپیٹ میں سب ہ آجائی گے  

وہ لوگں کو  وہ علماء پر فرض ہے کہ  اگ ایسا نہ کریں گے تو  اور نیکی کی دعت دیں     شرک کاموں سے آگاہ کرکے روکے 

بھ اسی عذاب میں مبتلا ہو جائی گے جس میں اوباش داخل ہوں گے اوپر بین کردہ آیت میں اسی طف اشارہ ملتا ہے  



 
 

206 

International Research Journal of Arabic and Islamic Studies, Vol.:04, Issue: 02, July-Sep 2024  

 

اور  اور اس سے پہلے بین کردہ تین تفاسی میں اس آیت کی تفسی میں یہی کی گئی ہے   لہذا آیت میں الفتنہ کا معن "عذاب 

 سختی" لیا گیا ہے اور ی معن آیت کے سیاق و سباق کے عین مطابق ہے۔ 

 غیر مسلموں سے موالات کا خاتمہ: 

غیر مسلموں نے دوستی کی آڑ میں ہمیشہ مسلمانوں کو دھکا ہ دی ہے، برصغیر پر نو سو سال تک مسلمانوں کی حکومت رہ  

ان غیر  زیر کردی۔ مشرکین  لیک جب  کو  آڑ میں مسلمانوں  کی  دوستی  انہوں نے  تو  بڑا  کا تعلق   مسلموں سے مسلمانوں 

 مسلمانوں سے دل عداوت و بغض رکھتے ہی اس لی ان سے موالات رکھنے سے منع فرمای گیا ہے۔ ارشاد باری تعال ہے: 

 َّ لِا يَِاءُ بَعْضٍ إ وَْل مْ أ ضُهُ واْ بَعْ فَُُ ينَ كَ ذِ الَّ ﴾ ﴿وَ يِرٌ ادٌ كَب فَسَ رَْضِ وَ يِ الْأ ةٌ ف لُوهُ تَكُن فتِنَْ عَ )  تَفْ

29

 ) 

وہ ای دوسرے کے مددگار ہی، )اے مسلمانو!(  "اور جو لوگ کافر ہی  ایسا    تجمہ  اگ تم )ای دوسرے کے ساتھ( 

  ہو جائے گا" )تعاون اور مدد و نصرت( نہی کرو گے تو زمین میں )غلبۂ کفر و باطل کا( فتنہ اور بڑا فساد بپ 

 اس آیت کی تفسی میں ابو عبداللہ محمد بن احمد  قرطب رقمطراز ہی: 

کفار اور مومنین کے درمین موالات کو ختم کر دی ہے اور مومنین کو آپس میں ای دوسرے کا حمایتی قرار دی ہے وہ  ’’ 

اور اپنے اعتقاد کے مطابق   ابن اسحاق  اپنے دی کے ساتھ ای دوسرے کی مدد کرتے ہی  باہم معاملات کرتے ہی۔ 

کا    نے کہا: اللہ تعال نے مہاجری و انصار کو دی میں اپنے ولایت کا اہل قرار دی ہے ان کے سوا کس کو نہی۔  اور کافروں 

)     ۔‘‘ ای دوسرے کا حمایتی قرار دی ہے 

30

 ) 

مستقبل کا علم رکھتا ہے وہ کفار و مشرکین کے ہ  کیں کہ اللہ تعال انسان کے قلم میں چھپی ہوئ باتوں سے واقف ہے اور  

 ارادے سے واقف ہے اس لی مسلمانوں کو ان کے ساتھ کس بھ تعلق رکھنے سے منع فرمای۔ 

ۃ '' شرک'' کے معن میں:

 

قن
ل
 ا

اور جس   دروازہ کھول دیتا ہے  کا  وہ جس کے لی چاہتا ہے ہدایت  کے لی  اللہ کی تائید کے بغیر کچھ بھ ممکن نہی ہے 

اور وہ اپن   چاہتا ہے گمراہ کی طف دھکیل دیتا ہے یہی سلوک مشرکین و منافقین کے ساتھ ہوا کہ انہی ہدایت نا ملی 

 گمراہ میں مسلمانوں کے درمین اختلاف کی آگ بھڑکانے کے لی ہ وقت سازشیں کرتے رہتے ہی اللہ کا قول ہے: 

مْ  ادُوكُ زَ ا  مَّ يِكمُ  ف جُواْ  خَََ يِمُُۢ    ﴿لَوْ  عَل اللهُ  وَ مْۗۡ  لَهُ ونَ  عُ َٰ سَمَّ يِكُمْ  ف وَ الْفِتنَْةَ  كَُمُ  ون يَبْغُ كُمْ  َٰلَ خِلَ عُواْ  وَْضَ وَلَأ بَالاا  خَ إلِاَّ 

مِيِنَ﴾  ل اِلظََّٰ )  ب

31

 ) 



 

207 

 میں   روشن   کی   قرطب   اطلاق تفسی   ی و معن   "الفتنہ " کا فقہی 

تم میں )شامل ہو کر( نکل کھڑے ہوتے تو تمہرے لی مح شر و فساد ہ بڑھاتے اور تمہرے درمین  تجمہ:"اگ وہ  

پیدا   ان کے  )بگاڑ  )اب بھ(  تم میں  اور  ہی  چاہتے  کرنا  بپ  فتنہ  اندر  وہ تمہرے  کرتے  دھپ  دوڑ  کرنے کے لی( 

 )بعض( جاسوس موجود ہی، اور اللہ ظالموں سے خوب واقف ہے" 

 آیت کی تفسی میں ابو عبداللہ محمد بن احمد قرطب  نے یں لکھا ہے: 

یطلبون   والمعنى  ثان.  مفعول  الفتنة(  والتحریض.  ")یبغونكم  الإفساد  أي  الفتنة،  لكم 
 ( 32)   ویقال: أبغيته كذا أعنته علی طلبه، وبغيته كذا طلبته له. وقيل: الفتنة هنا الشرك." 

ۃ فضا کزا  

 

 ن
ت

 

ب غ
اور کہا جاتا ہے اور فساد پر اکسا کر،  )اس کا معن ہے وہ تمہرے لی فتنہ تلاش کرتے، یعن فساد برپا کر کے 

ۃ کذا میں نے اس کے لئے تلاش کی اور کہا گیا ہے کہ یہاں فتنہ  میں نے اس کی طلب اور تلا 

 

 ن
ت

 

ب غ
ش میں اس کی مدد کی اور

 سے مراد شرک ہے( 

اور   اس آیت میں الفتنہ" شرک" کے معن میں آی ہے۔ مشرکین و منافقین دی اسلام کے خلاف جھوٹی خبریں اڑاتے 

 منتشر کر سکیں لہٰذا اس آیت میں اسی طف اشارہ ملتا  مسلمانوں کی آپس میں چوری کرتے تاکہ مسلمانوں کو آپس میں 

 ہے کہ منافقین کے اثر عمل کی وجہ سے وہ گھاٹے میں ہی۔ 

 الفتنہ کا استعمال" فساد" کے معن میں:

کفار کی ہزار رکاوٹوں کے باوجود دی اسلام پھیلتا گیا یہاں تک کہ مسلمانوں کی ای بڑی تعداد جمع ہوگئی اس بات سے  

کین پریشان تھے اور سازشیں کر رہے تھے کہ کس طح نعوذ باللہ اللہ کے نبی کو قتل کردیں جیسے پچھلی قوموں نے  مشر 

 پیغمبروں کو ناحق قتل کی تھا ان کے اس ارادے کو اللہ نے فاش کر دی ارشاد باری تعال ہے: 

 ُ بُواْ لَكَ الْأ لَّ اْ الْفِتنَْةَ مِن قَبْلُ وَقَ غَوُ دِ ابتَْ ﴾ ﴿لَقَ اَرِهُونَ هُمْ ك رُ اللّهِ وَ مَْ رَ أ ظَهَ َّي جَاءَ الْحَقُّ وَ ) مُورَ حَت

33

 ) 

کام  اور آپ کے  رہے ہی  پردازی میں کوشاں  وہ پہلے بھ فتنہ  "درحقیقت  الٹ پلٹ کرنے کی تدبیریں کرتے    تجمہ 

 تے رہے" رہے ہی یہاں تک کہ حق آپہنچا اور اللہ کا حکم غالب ہو گیا اور وہ )اسے( ناپسند ہ کر 

 آیت کی تفسی قرطب  احمد بین کرتے ہی: 

أمرهم،  "  یظهر  أن  قبل  من  والخبال  الإفساد  طلبوا  لقد  أي  قبل(  من  الفتنة  ابتغوا  )لقد 
 ( 34"    ) وینزل الوحي بما أسروه وبما سيفعلونه. 

و دو کی اس سے پہلے  اور تگ  اور اختلاف پیدا کرنے کی کوشش   کہ ان کا معاملہ ظاہ ہو  ) یعن انہوں نے فساد برپا کرنے 

 اور اس کے بارے وح نازل ہوئ جسے انہوں نے مفتی اور پوشیدہ رکھا اور اس کے بارے جو وہ عنقریب کریں گے( 



 
 

208 

International Research Journal of Arabic and Islamic Studies, Vol.:04, Issue: 02, July-Sep 2024  

 

واضح ہوتا   کا مطالعہ کرنے سے  و اسباب  کا اطلاق معن" فساد" مراد لیا گیا ہے۔ آیت کے نزول  الفتنہ   ا میں لفظ 

 

 
ہ  آیت 

  "فساد" کے معن میں آی ہے لہذا الفتنہ کا ی معن سیاق و سباق کے عین مطابق ہے۔ ہے کہ آیت میں لفظ الفتنہ 

 الفتنہ کا اطلاق' نفاق" کے معن میں:

وہ   اور اس کا رسولصلى الله عليه وسلم جب کوئ حکم صادر کر دے تو ایمان والے دل و جان سے اس پر عمل کرتے ہی جب کہ  اللہ 

ئے ہی وہ لے تاشتے ہی کہ کس طح اس حکم سے بچ جائی لیک  لوگ جن کے دلوں میں کفر نے ڈیرے لگائے ہو 

  ۴۹وہ ی نہی جانتے کہ اس طح وہ وقتی طور پر تو بعد جائی گے لیک آئندہ ان کے لئے رسوائ اور ذلت ہوگی۔ التوبہ 

 میں اللہ تعال فرماتا ہے: 

 ِ ف فْتنِِّي ألَاَ  ِّي وَلاَ تَ ذَْن ل ولُ ائ ن يَقُ مِنْهُم مَّ ﴾ ﴿وَ ينَ اَفِرِ ةٌ باِلْك حِيطَ مَ لَمُ إنَِّ جَهَنَّ طُواْ وَ ) ي الْفِتنَْةِ سَقَ

35

 ) 

ہے کہ آپ مجھے اجازت دے دیجئے )کہ میں جہاد پر جانے کی بجائے  تجمہ "اور ان میں سے وہ شخص )بھ( ہے جو کہتا  

)تو خود ہ(   وہ فتنہ میں  لو! کہ  نہ ڈالئے، سن  اور مجھے فتنہ میں  کو  گھر ٹھہا رہوں(  کافروں  اور بیشک جہنم  گ پڑے ہی، 

 گھیرے ہوئے ہے" 

 قرطب  نے اس کی تفسی ی بین کی ہے: 

)محمد بن اسحاق نے بین کی ہے کہ رسولصلى الله عليه وسلم نے جب غزوہ تبوک کے لی نکلنے کا ارادہ فرمای تو بنی مسلمہ کے بھائ جد    

اونٹنی  کی  العصر  بنی  کی تیرے لئے  جد!  اے  فرمای:  کو  گار  بن قیس  اور خدمت  لونڈیں  سے  ان  تو  ہے  رغبت  ں میں 

دلدادہ ہوں اور بلاشبہ مجھے ی خوف ہے  لونڈیں غلام بھ پالے گا" تو جد نے کہا: میری قوم جانتی ہے کہ میں عرتوں کا  

اور   گا، اس لی آپ مجھے آزمائش  ان سے صبر نہی کر سکوں  تو پھر میں  کو دیکھ لیا  اگ میں نے بنی العصر  نہ  کہ  فتنہ میں 

رسول   گا۔  کروں  تعاون  مال  ساتھ  کے  آپ  میں  اور  دیجئے  فرما  عطا  اجازت  کی  رہنے  بیٹھے  ہ  پر  گھر  مجھے  اور  ڈالی 

ان کے   تو ی آیت نازل ہوئ یعن آپ مجھے  اجازت ہے"  اور فرمای: تیرے لی  لیا  اعراض فرما  اس سے  اللہصلى الله عليه وسلم نے 

)    نہ ڈالی اور اس کا سبب نفاق کے سوا اور کچھ نہی( چہروں کی چمک اور خوبصورتی کے ساتھ فتنہ میں 

36

 ) 

 آیت کے حوالہ سے جد بن قیس کا ذکر گزر  اس آیت میں لفظ الفتنہ سے"نفاق" مراد ہے۔ مقالہ کی فصل سوم میں اسی 

کی فتنہ  چکا ہے جس نے غزوہ تبوک میں شرکت نہ کرنے کے لی عرتوں کی محبت کا عذر پی کی کہ وہ عرتوں کی محبت  

اور الازہی کی بین کردہ تفصیلات کے مطابق   میں مبتلا ہو جائے گا اس لئے اسے رخصت دی جائے آیت کے پس منظر 

 یہاں لفظ الفتنہ کا معن" نفاق" ہ مراد لیا جائے گا اور ی معن آیت کے سیاق و سباق سے مطابقت رکھتا ہے۔ 



 

209 

 میں   روشن   کی   قرطب   اطلاق تفسی   ی و معن   "الفتنہ " کا فقہی 

 " خی اور شر :کے معن میں استعمال:

مال کی  اللہ تعال  والے ہی۔  ایمان  وہ کامل  ایمان کی پختگی پر خط سکے کہ کس حد تک  ان کے   اپنے آزمائش کرتا ہے کہ 

مال   اسی طح کبھی  لاتا ہے  کو بجا  اللہ  اور حقوق  راہ میں کتنا خرچ کرتا ہے  اللہ کی  آزمائش کرتا ہے کہ بندہ  فراوان سے 

اور اس کی رضا میں راضی رہتا ہے اسی کا  چھین کر بندے کا امتحان لیتا ہے کے اس مفلسی میں   بندہ کتنا اللہ کا شکر کرتا ہے 

 اشارا آیت میں ملتا ہے ارشاد باری تعال ہے: 

 ﴾ عُونَ إلَِيْنَا تُرْجَ ِ فتِنَْةً وَ يرْ الْخَ ِّ وَ نبَْلُوكُم باِلشََّّ مَوْتِ وَ ةُ الْ لُُّ نَفْسٍ ذَائقَِ )   ﴿ك

37

 ) 

ہے، اور ہم تمہیں برائ اور بھلائ میں آزمائش کے لئے مبتلا کرتے ہی، اور تم ہماری  ہ چکھنا  تجمہ "ہ جان کو موت کا مز 

 ہ طف پلٹائے جاؤ گے" 

 اسی آیت کی تفسی میں ابو عبداللہ محمد بن احمد قرطب   رقمطراز ہے: 

  ونبلوكم بالشر والخير فتنة( فتنة ، مصدر علی غير اللفظ. أي نختبركم بالشدۃ والرخاء والحلال
 ( 38) .  والحرام، فننظر كيف شكركم وصبركم. )وإلينا ترجعون( أي للجزاء بالأعمال 

فتنہ غیر لفظ پر مصدر ہے یعن ہم شدت، حلال اور حرام کے ساتھ تمہیں آزمائی گے پھر دیکھیں گے تم کیسے شکروصبر  ’’ 

 ۔‘‘ کرتے ہو،) اعمال کی جزا کے لئے ہماری طف لوٹنا ہے 

تفسی کا مطالعہ کرنے کے بعد ہم ی اندازہ لگا سکتے ہی کہ یہاں جو لفظ الفتنہ کا اطلاق ہوا ہے اس    آیت کا تجمہ اور اس کی 

 سے" خی اور شر" کام کتنا مراد ہے۔ 

اور قلت میں انسان کے لئے بہت   اور کس پر قلت البتہ اس فراوان  اللہ کی نعمتوں پر فراوان ہے  دنیا میں کس انسان پر 

اگ مش بڑی آزمائش چھپی  کا کوئ دخل نہی  اعمال  انسان کے  اور قلت میں  فراوان  تو ہم   ہے۔ نعمتوں کی  کی جائے  ہدہ 

دیکھتے ہی کہ اکثر نافرمان لوگ بڑی نعمتوں میں ہی اور راست باز، تقوی والے مفلسی کی زندگی بسر کر رہے ہی البتہ ان  

اور شر سے  دونوں کے لی اس میں آزمائش موجود ہے۔ جس کے متعلق   اللہ نے بالا آیت میں بھ ذکر کی ہے کہ خی 

 میں تمہیں ضرور آزمائی گا چنانچہ آیت میں لفظ الفتنہ سے" خی اور شر'' معن مراد ہے۔ 

 '' نقصان'' کے معن میں:

 نقصان کا  انسان مفاد پرست ہے جہاں اسے اپنا فائدہ اور کشادگی نظر آتی ہے اس طف جھک جاتا ہے اور جہاں تکلیف ی 

 سامنا کرنا پڑتا ہے وہاں سے پلٹ جاتا ہے۔ انسان کے اسی خیال کے متعلق آیت میں ارشاد ہوا ہے: 

لَ  انقَ فتِنَْةٌ  هُ  أَصَابَتْ وَإنِْ  بهِِ  مَْأنََّ  اط يرٌْ  خَ ابهَُ  أصََ فَإنِْ  فٍ  حَرْ ىَ  عَل اللهَ  عْبُدُ  يَ مَن  النَّاسِ  مِنَ  خَسَِِ  ﴿وَ جْههِِ  وَ ىَ  عَل بَ 

 ْ ن بيِنُ﴾   الدُّ انُ الْمُ كَِ هُوَ الْخُسَِْ ةَ ذَل الْآخََِ ) يَا وَ

39

 ) 



 
 

210 

International Research Journal of Arabic and Islamic Studies, Vol.:04, Issue: 02, July-Sep 2024  

 

"اور لوگں میں سے کوئ ایسا بھ ہوتا ہے جو )بالکل دی کے( کنارے پر )رہ کر( االله کی عبادت کرتا ہے  ، پس  تجمہ 

اور اگ اسے کوئ   وہ اس )دی( سے مطمئن ہو جاتا ہے  آزمائش پہنچتی ہے تو  اگ اسے کوئ )دنیاوی( بھلائ پہنچتی ہے تو 

واضح   تو  اور آخرت میں )بھ(، یہی  اٹھای  دنیا میں )بھ( نقصان  اس نے  )دی سے( پلٹ جاتا ہے،  اپنے منہ کے بل 

 )طور پر( بڑا خسارہ ہے" 

 آیت کی تفسی ابو عبداللہ محمد بن احمد قرطب  ی بین کرتے ہی:  

اتی جو مدینہ میں مہاجر  کی    آیت بعض بدوؤں کے متعلق  اس  اور  کا جب بدن صحیح ہوتا  ای  ان میں سے  بن کر آئے 

و حیوانات میں اضافہ ہوتا تو کہتا میں   مال  اور  اور اپنے گھر میں بھ بیٹا پیدا ہوتا  تو اس دی  گھوڑی شاندار بچھڑا جنتی  نے 

)  ۔  پھیر لیتا میں برکت ہ برکت پائی ہے اور مطمئن ہوتا اور اگ معاملہ اس کے الٹ ہوتا تو دی سے منہ 

40

 ) 

 یہاں لفظ الفتنہ سے'' نقصان" کا معن مراد ہے۔ 

اور ان کے مال و اولاد میں اضافہ ہوتا کشادگی ملتی تو وہ بڑے مطمئن ہوجاتے   جب غیر عرب لوگ دی میں شامل ہوتے 

 فورا ڈگمگا جاتا اور شک میں پڑ جاتا  کہ ی دی تو خی ہ خی ہے لیک اگ کس کو کس نقصان ی پریشان کا سامنا کرنا پڑتا تو دی 

ہے کہ شای دی کی وجہ سے ان کو مسائل کا سامنا کرنا پڑتا ہے۔ لہذا اس آیت مبارکہ میں لفظ الفتنہ" نقصان'' کے معن  

 ہے اور الفتنہ کا ی معن آیت کے سیاق و سباق کے عین مطابق ہے۔   میں بین ہوا 

کو جمع کرکے ان    ت ی تھا کہ فتنہ سے مربوط آ   ی ہونے کے لئے ضرور   ب کامی   میں سے آگاہ ہونے اور اس    حقیقت   کی   فتنہ 

اور اس سے  عام لوگں کو  روشن کی  حاصل کی   سے آشنائ      فتنہ کا لفظ معروف ہے لیک   میں   جائے ۔ روز مرہ زندگی   جائے  

آ   ی   جب بھ   سننے میں  بر   ی لفظ  اس سے صرف  لیا   ہ   کا معن   ائ تو  کا مطالعہ کی  لیک   ، گیا   مراد  اس  مقالہ  تو    جب  گا  جائے 

قرآن نے بھ ان دو عکس العمل کی طف  ہوا ہے   میں   معن اچھائ اور برائ دو نوں     گے کہ  فتنہ کا اطلاق    جان سکیں   ی قار 

 ۔   ہوئے مختل آیت میں اس حقیقت کو بین کی ہے    اشارہ کرتے 

 

 

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License. 

 

 

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

211 

 میں   روشن   کی   قرطب   اطلاق تفسی   ی و معن   "الفتنہ " کا فقہی 

 ( Referencesحوالہ جات) 

   
1

 ۔ ۳۵۷، ص: ۸ھ(لسان العرب،بیروت، الناشر: دار الصادر، ج:۱۴۱۴بن منظور، ابو الفضل جمال الدی الافریقی، )ا  

2

 بن حجر،  ابو الفضل احمد بن علی بن محمد الکتان، فتح الباری شرح صحیح بخاری، القا ہ ہ، ناشر:  ا 

 

طب غۃ
م
ل

   ا
س
ل
ن ۃ  ا

 

مکت
ل

ن ۃ ا
 ۳،ص:۱۳،  ج:لف

3

 ۱۰۲۔۲البقرہ،  

4

  الرسالۃ،ج:۱۴۲۷قرطب، ابو عبداللہ محمد بن احمد بن اب بکر، ) 

 

سۃ
س
 ۔۵۲،ص: ۲ھ(الجامع الاحکام القرآن،ناشر:مؤ

5

 ۲۸۔۸الانفال ،  

6

 ۔ ۳۹۶،ص:۷قرطب، ابو عبداللہ محمد بن احمد بن اب بکر، الجامع الاحکام القرآن،ج: 

7

 ۱۵۔۶۴التغابن ،  

8

 ۔ ۱۴۳،ص:۱۸قرطب، ابو عبداللہ محمد بن احمد بن اب بکر، الجامع الاحکام القرآن،ج: 

9

 ۶۰۔۱۷الاسرار ،  

10

 ۔ ۲۸۲،ص:۱۰الجامع الاحکام القرآن،ج: قرطب، ابو عبداللہ محمد بن احمد بن اب بکر، 

11

 ۶۳۔۳۷الصافات ، 

12

 ۔ ۸۶،ص:۱۵، الجامع الاحکام القرآن،ج:قرطب، ابو عبداللہ محمد بن احمد بن اب بکر 

13

 ۴۹۔۳۹الزمر ،  

14

 ۔ ۲۶۶،ص:۱۵قرطب، ابو عبداللہ محمد بن احمد بن اب بکر، الجامع الاحکام القرآن،ج: 

15

 ۲۷۔۵۴القم ،  

16

 ۔ ۱۴۰،ص:۱۷قرطب، ابو عبداللہ محمد بن احمد بن اب بکر، الجامع الاحکام القرآن،ج: 

17

 ۱۹۱۔۲البقرہ ،  

18

 ۔ ۳۵۱،ص:۲عبداللہ محمد بن احمد بن اب بکر، الجامع الاحکام القرآن،ج: قرطب، ابو 

19

 ۷۔۳العمران ،  

20

 ۔ ۱۵،ص:۴قرطب، ابو عبداللہ محمد بن احمد بن اب بکر، الجامع الاحکام القرآن،ج: 

21

 ۹۱۔۴النساء ،  

22

 ۔ ۳۱۱،ص:۵قرطب، ابو عبداللہ محمد بن احمد بن اب بکر، الجامع الاحکام القرآن،ج: 

23

 ۳۹۔۸الانفال ،  

24

 ۔ ۴۰۴،ص:۷قرطب، ابو عبداللہ محمد بن احمد بن اب بکر، الجامع الاحکام القرآن،ج: 



 
 

212 

International Research Journal of Arabic and Islamic Studies, Vol.:04, Issue: 02, July-Sep 2024  

 
   

25

 ۷۱۔۵المائدہ ،  

26

 ۔ ۲۴۷،ص:۶قرطب، ابو عبداللہ محمد بن احمد بن اب بکر، الجامع الاحکام القرآن،ج: 

27

 ۲۵۔۸الانفال ،  

28

 ۔۳۹۲۔۳۹۱،ص:۷لجامع الاحکام القرآن،ج:قرطب، ابو عبداللہ محمد بن احمد بن اب بکر، ا 

29

 ۷۳۔۸الانفال ،  

30

 ۔ ۵۷،ص:۸قرطب، ابو عبداللہ محمد بن احمد بن اب بکر، الجامع الاحکام القرآن،ج: 

31

 ۴۷۔۹التوبہ ،  

32

 ۔ ۱۵۶،ص:۸عبداللہ محمد بن احمد بن اب بکر، الجامع الاحکام القرآن،ج:قرطب، ابو  

33

 ۴۸۔۹التوبہ ،  

34

 ۔ ۱۵۷،ص:۸اللہ محمد بن احمد بن اب بکر، الجامع الاحکام القرآن،ج:قرطب، ابو عبد 

35

 ۴۹۔۹التوبہ ،  

36

 ۔ ۱۵۸،ص:۸قرطب، ابو عبداللہ محمد بن احمد بن اب بکر، الجامع الاحکام القرآن،ج: 

37

 ۳۵۔۲۱الانبیاء ،  

38

 ۔ ۷۲۸،ص:۱۱قرطب، ابو عبداللہ محمد بن احمد بن اب بکر، الجامع الاحکام القرآن،ج: 

39

 ۱۱۔۲۲الحج ،  

40

 ۔ ۱۸،ص:۱۲قرطب، ابو عبداللہ محمد بن احمد بن اب بکر، الجامع الاحکام القرآن،ج: 


